

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

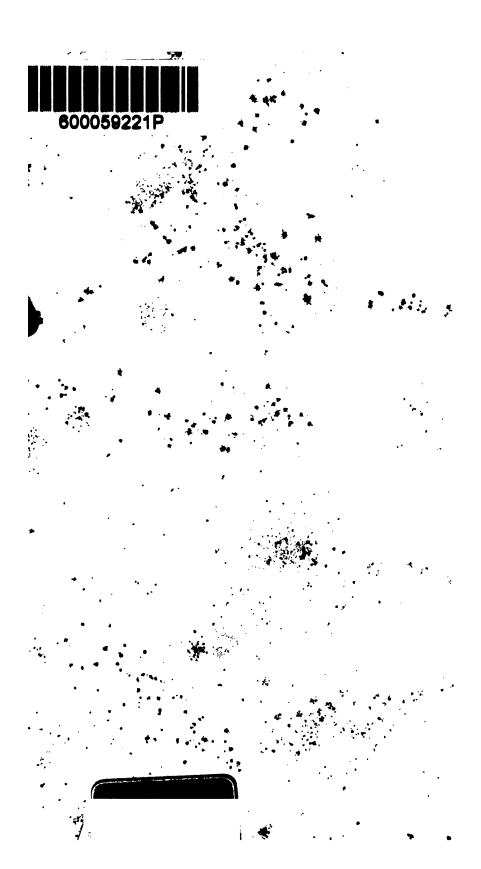
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

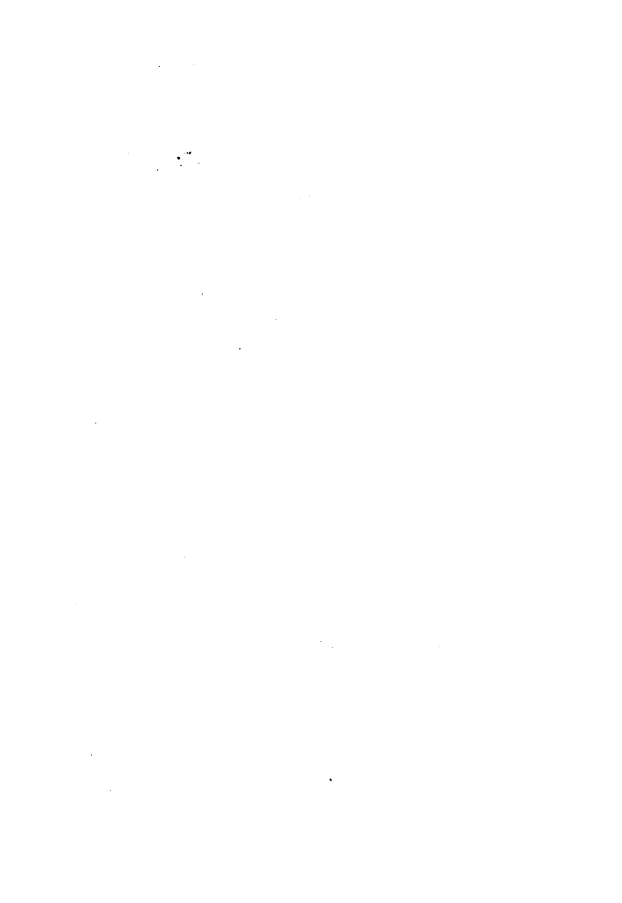






• • • • 





### Die Welt

alŝ

Entwicklung des Geistes.



### Die Welt

aĺŝ

# Entwicklung des Geistes.

Bausteine

gu einer

monistischen Weltanschauung.

Von

Ludwig Noiré.

Forma mentis aeterna.

Tacitus.





Leipzig

Berlag von Beit & Comp.

1874.

265. i. 567

. Ueberseyungsrecht vorbehalten.

## Ernst haekel

gewidmet.

•

"Bon nun an, sagte Goethe 1830 zu Edermann, wird bei der Natursorschung der Geist herrschen, und über die Waterie Herr sein. Wan wird Blide in große Schöpfungsmaximen thun, in die geheimenisvolle Wertstat Gottes. Dieses Ereigniß ist für mich von unglaubelichem Werthe und ich juble mit Recht über den endlich erlebten allegemeinen Sieg einer Sache, der ich mein Leben gewidmet habe und die ganz vorzüglich auch die meinige ist." Der Gedanke, dessen Sieg Goethe damals vor Augen sah, der Gedanke der-Weltentwicklung, er wird, ich zweisele nicht, weltbefreiend sein, wie es jemals irgend eine der größten weltgeschichtlichen Thaten gewesen ist. Dieser Gedanke wird bereinst lehren, was der Wensch von sich, von der Wenscheit, von der Natur zu erwarten und zu sordern hat.

Lagar Beiger.

• 

## Inhalt.

|                                              | Seite                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| rt                                           | 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Bur Orientirung                              | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Bur Theorie des Entwicklungsgesetzes         | 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Geist und Körper                             | 51                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Eins und Alles                               | 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Teleologische Weltansicht                    | 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Der Ursprung bes Lebens                      | 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Pflanze und Thier                            | 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Apriorische Jbeen. Gedächtniß und Erinnerung | 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Ueber ben Ursprung ber Sprache               | 197                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Zusammenlegung und Gegensat                  | 297                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Das Unbewußte                                | 323                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Worte und Thatsachen                         | 347                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Die Monaden                                  | 371                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Der ethische Inhalt des Entwicklungsgesetzes | 397                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Die Ibeale und ber Ibealismus                | 435                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Rüdblid                                      | 463                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                              | Bur Drientirung Bur Theorie des Entwicklungsgesetzes Geist und Körper Eins und Alles Teleologische Weltansicht Der Ursprung des Lebens Pstanze und Thier Apriorische Ideen. Gedächtniß und Erinnerung Ueber den Ursprung der Sprache Busammenlegung und Gegensat Das Unbewußte Worte und Thatsachen |

#### Vorwort.

Es gibt gewisse Wahrheiten — methodische möchte ich sie nennen — welche auf die verschiedensten Gebiete des Wissens ans wendbar, den Denkenden veranlassen, die festgefügten Elemente dieses Wissens wieder auseinander zu nehmen, zu untersuchen, ob nicht eine andere Zusammenfügung möglich, ob nicht diese Reconstruction als eine viel natürlichere, einsachere und darum wahrscheinlichere sich darstellen werde. Solche Wahrheiten erproben oft auf einem durchaus beschränkten Gebiete zuerst ihre Kraft und werden dann auch auf die übrigen Gebiete übertragen. Ich möchte sie jenen Fundamentalsortsschrieben, welche zuerst auch nur einem ganz speciellen Zwecke diensten, dann aber auf alle Verhältnisse angewandt, das ganze Leben des Wenschen umgestalteten und heute in all seinen größten und gezringsten Aeußerungen bedingen.

Eine solche Wahrheit ist jenes in unseren Tagen immer klarer erkannte Grundaziom der empirischen Methode, daß wir das Sein nur durch das Werden zu erklären im Stande sind. Noch vor einem Vierteljahrhundert stolzirte die menschliche Vernunst als eine ihrer selbst sehr gewisse Königin und Gebieterin, als das Absolute, der Schlüssel und Ausgangspunkt alles Seins über die nur zu ihrem Vergnügen geschaffene Erde und dückte sich hie und da gnädig, um eine Blume, ein Wetall, ein menschliches Kunstwert auszuheben und daran ihre geistreichen Spiele zu üben. Heute bekennt sie demüthig, daß auch sie dem großen Gesetze alles Geschaffenen — allmählicher Entwicklung — unterthan ist und daß sie mit all ihren schönen Worten und tieser Weisheit nichts zu erklären vermag, wostern sie nicht bei jedem Worte der Summe von Ersahrungen, welche sie ihrem Entwicklungsgange gemacht hat, sich bewußt ist. In dieser Selbstbescheidung liegt aber ihre wahre Stärke, nicht mehr phantastisch irrt sie in die Weite, den Blick in die nebelnden Fernen unerreichbarer Welten gerichtet, aber sicher und sesten Schrittes geht sie auf der ihr angewiesenen Erde voran und aus jedem Tritte erzwächst ihr aufs neue die dem mütterlichen Boden entströmende Kraft.

Der Verfasser hat es versucht, mit dem Lichte dieser Wahrheit, welche auserwählte Geister, ein Herder und Lessing, ein Franz Bopp, ein Adam Smith, ein Darwin und E. Häckel auf den versschiedensten Gebieten menschlichen Wissens zu heller Flamme entsacht und damit weithin die Grenzen erleuchtet haben, eine Wanderung durch die reichen Gärten des menschlichen Ersahrungswissenst anzustellen.

Das Entwicklungsgesetz ist einstweilen noch eine Hypothese, welche aber über unzählige uns auf andere Weise unerklärliche Dinge überraschenden Aufschluß gibt. Ich habe diese Theorie als eine feststehende angenommen und dieselbe in ihren äußersten Conssequenzen durchgeführt, d. h. sie auch auf Gebiete und Zeiten übertragen, von denen keine Beobachtung, keine Wahrnehmung Kunde gibt.



Dabei habe ich nur eine Frage unerörtert gelassen, nämlich die über den Ursprung der Kraft. Wir sehen alle Materie in einer fortgesetzten Bewegung und da wir die Kraft nur durch die Bewegung erkennen und messen können, so halte ich die Frage für eine fehr mußige, wann biefe Bewegung angefangen. Uns genügt es, daß fie da ift, der eine erklärt fie mit dem Worte Rraft, welches in diesem Falle nur ein scholaftischer Begriff ist und wem es besonderes Vergnügen macht, der mag sich ja auch einen außerwelt= lichen Gott benten, ber ber Materie ben ersten Stoß gegeben und fie dann fich felbst überlaffen hat. Berloren kann fie nicht mehr geben, diefe Bewegung; bas wissen wir, sie wandelt sich nur um und mag bann in ihren mannigfaltigften Coftumen als Schwerkraft, bewegenbe, richtende, anziehende, abstoffende, elettrische, magnetische, Leucht= und Brennfraft ober als Lebenstraft, Seelentraft u. f. w. auftreten. Unser vernünftiges Denken sagt, wenn auch nur eine Atombewegung auf= hören, d. h. in Nichts verwandelt werden könnte, dann auch mit demfelben Recht das ganze Weltgebäude plöglich ohne Grund ftillstehen müßte.

Leuchtete diese Ansicht nicht auch in Goethe auf, da er seinen modernen Grübler und Zweifler das erste Wort der Offenbarung in solgenden Worten commentiren ließ:

> Es follte ftehn: im Anfang war die Kraft! Doch auch, indem ich biefes niederschreibe, Schon warnt mich was, daß ich dabei nicht bleibe. Mir hilft der Geist! Auf einmal seh ich Rath Und schreibe getrost: Im Ansang war die That!

Am besten läßt sich das Wesen des Entwicklungsgesetzes durch Vergleichung mit einem der großartigsten Resultate der modernen Wissenschaften darstellen: der Theorie der Wärme als Bewegung. Hunderttausendjährige Arbeit hat die Sonne in den Steinkohlen-

lagern aufgeschichtet; sie bleibt im Zustande der Spannung bis zu dem Tage, wo sie in unseren Defen wieder in Wärme, d. h. Arbeit umgesetzt wird. So ist jede Erscheinung der Welt — vom unorganischen Stoffe bis zum vollkommensten organischen Wesen — eine Wirkung von unberechendar langen Zeiträumen und der in densselben aufgehäuften Bewegungen.

Erkannt ist für uns eine Erscheinung nur dann, wenn wir sie aus den einfachsten Formen, ihren Urelementen, herzuleiten ver= mögen!

Rein historisch ist demnach alles Erkennen und alles Er-

Unser Erkennen reicht nicht weiter als unsere Ersahrung. Unsere Ersahrung beginnt aber da, wo der unorganische Stoff sich nach harmonischen Gesetzen zu lagern begann. Denn dieser Stoff ist das Substrat unseres Wesens, seine Harmonieen wirken auch in uns und eben darum, weil wir gleichartige Theile der Schöpfung sind, verswögen wir diese zu erkennen und zu begreifen.

Die Weltanschauung, beren Darstellung in diesen Blättern in Umrissen und ohne den Anspruch auf ein sertiges System versucht wird, leitet ihren Ursprung zurück auf Copernicus. Dieser mächtige Geist erschaute zuerst die bewegte Welt in ihrer wahren Größe, seine Anregung schuf Maßstäbe, gegen welche die gewöhnlichen Maße des Menschen in Nichts verschwanden, er überwand die sinnliche Wahrenehmung des gegenwärtigen Augenscheins durch die gewaltigste Absstraction.

Das Wagniß, den kleinen menschlichen Standpunkt zu verlassen, mit Erdhalbmessern die Sonnensernen und mit diesen die Siriusweiten zu erschließen, welches mit so großem Ersolg auf den Raum
angewandt wurde — erst in unserem Jahrhundert übertrug es der

Menschengeist auch auf die Zeit. Lyell war der Erste, der es ausssprach, daß bei der geologischen Gestaltung unserer Erde ungeheure Zeiten thätig gedacht werden müssen; daß im Verlauf dieser Zeiten wirkende allmähliche Uebergänge für sich allein den Schlüssel zu der Erklärung der Mannigsaltigkeit der irdischen Erscheinungen bieten.

Dieser Gedanke, den unser Jahrhundert erst in seiner ganzen Tragweite zu ersassen beginnt, schon hat er die fruchtbarsten und ersolgreichsten Resultate auf allen Gebieten des Naturwissens zu Tage gefördert. Und doch stehen wir hier erst am Ansange, ist es uns noch nicht gelungen, einen großen Maßstab, wie dort im Reiche des Raums, aussindig zu machen. Noch wissen wir nicht, wie weit wir das Alter der Sprache, des Wertzengs zurückdatiren müssen, ja alle die wichtigsten Förderungsmittel ältester menschlicher Cultur, sie versschwinden gleichmäßig in den Rebeln grauer Urzeit.

Hier wird die kunftige Wiffenschaft erst mit einiger Sicherheit die Beifer aufsuchen und aufrichten muffen.

Die beiden Unermeßlichkeiten bes Raumes und ber Zeit, sie überwinden den anthropomorphischen Standpunkt. Nicht aber den anthropocentrischen. Da die beiden Worte oft verwechselt werden, so sei hier ihre Unterscheidung festgestellt. Mit seinen Maßen die Welt messen, alle Dinge sich selbst ähnlich glauben, in allen Wesen menschlichen Zweck, Absicht, Wille, Seele erkennen zu wollen ist Eigenthümlichkeit des anthropomorphischen Denkens, des ursprüngslichsten und natürlichen Ansangs der menschlichen Vernunft. Die anthropocentrische Ansicht dagegen erkennt in dem Menschengeist die höchste Blüte des zur Beseelung gelangten Stosses, sie erschaut in den früheren Lebensformen Vorstusen zu dieser höchsten Entsaltung, sie faßt diesen Geist als die vollkommenste irdische Erscheinung der dem ganzen All innewohnenden Eigenschaft der Empfindung, sie weiß, daß auch

auf den anderen Welten derselbe Geist sich seine Formen geschaffen hat und zur freien Thätigkeit gelangt, sie glaubt an eine unendliche Bervollkommnung und durch alle Zukunft sich erhöhende Kraft dieses Geistes.

Dieses geistige Princip, dieses Attribut der Empfindung ist der Schöpfer der unzähligen Daseinsformen von dem unorganischen Stoffe an dis zu der staunenerregenden Mannigsaltigkeit der organischen Wesen. Es schuf seine Formen wie der Menschengeist seine Werke, sie entsprangen aus seiner Kraft, aber es erhöhte zugleich an ihnen seine Kraft. Wie das erste Werk von Menschenhand heute roh und unvollkommen erscheint, so war die erste Wirkung des Geistes eine einsache, höchst elementare. Auf ihr schwang er sich empor und erstarkte, wie der Menschengeist an seinem Werkzeug in allmählicher, aber unausgesetzter Uebung und daraus hervorgehender Entwicklung.

Es ist demnach die monistische Weltanschauung eine trostreiche, beglückende, erhebende; sie weiß nichts von stumpsem Fatalismus, von Verzweislung am Dasein, von dumpser Resignation oder gar von Hingabe an die niedere Sinnlichkeit. Und darin liegt ein Bezweis für ihre Wahrheit; denn in stusenweiser Entwicklung schafft die Natur und stets das Bolltommnere entsteht aus dem minder Bolltommenen; da wird denn jeder Drang und jede Sehnsucht zum mächtigen Antrieb des Voranschreitens: niemals sind sie den Wesen eingeboren, um sie elend zu machen.

Die Klage, daß die religionslose Philosophie den Menschen erniedrige, ihn seines Glaubens und seiner ethischen Kraft beraube,
ihm jeglichen Trost im Leiden und Antried zum Guten nehme —
sie muß bei dieser Weltanschauung verstummen. Diese macht ihm
vielmehr höchste ethische Vervollkommnung, Anspannung seiner ganzen
Kraft zur Förderung des großen Menschheitszweckes zur Pflicht, sie

verheißt ihm in der Erfüllung dieser Pflicht ein wahres von keiner äußeren Gewalt abhängiges Glück.

So erhebt sich die monistische Weltanschauung, deren Seele der Glaube an die Menschheit ist, hoch über die Einseitigkeit der früheren philosophischen Systeme; sie wird, deß bin ich gewiß, den glauben-, seelen= und geistlosen Waterialismus vernichten.

Eine weitere Zuversicht gewann der Versasser, da er im Verslause seiner Darstellung bemerkte, wie die großen, bedeutenden Gesdanken, die von mächtigen Geistern auf gesonderten Gebieten ersschlossen in dem heutigen Weltbewußtsein gleichsam schwimmen, sich von selbst zur Concordanz, zur allseitigen Unterstützung und sesten Form zusammensügten. Gegensätze glichen sich auß, Einseitigkeiten und dunkle Schatten verschwanden. Dagegen ist auch nicht eine wahrhaft große Förderung, welche die Menschheit auf ihrem vielstausendsährigen Entwicklungsgange ersahren hat, die nicht ihre Verswerthung und gerechte Beurtheilung fände.

Die Herrschaft des Geistes über die Bewegung ist das Endergebniß, die Entwicklungslehre die Führerin bei diesen Betrachtungen. Und so wird denn der Leser begreifen, was den Berfasser bewog, in einer Reihe von Aufsähen jene große und wichtige Lehre, die auch er, wie der vortrefsliche Lazarus Geiger, dessen Ausspruch auf dem ersten Blatte wiedergegeben ist, für einen der großartigsten, weltebereienden Gedanken hält, auf den verschiedensten Gebieten zu besleuchten oder auch umgekehrt das Licht jenes Grundgedankens auf diese Gebiete einfallen zu lassen.

Dabei hat er über manche Dinge seine eigene Anschauung, die der Lefer wird prüsen und billigen oder verwersen können. Nichts liegt ihm ferner, als seine Ansichten für unumstößliche Wahrheiten auszugeben; denn er weiß, wie schwer es ist, zur Wahrheit zu ge-

langen. Ihm aus der Seele gesprochen sind die Worte des alten Arztes Galenus: "Χαλεπον άνθρωπον όντα μτ διαμαρτάνειν έν πολλοῖς· τὰ μὲν δλως άγνοήσαντα, τὰ δὲ κακῶς κρίναντα, τὰ δὲ ἀμελέστερον γράψαντα. Schwer ist es, daß ein Mensch nicht in tausend Dingen irre, das Eine weiß er nicht, das Andere beurtheilt er falsch, noch Anderes vermag er nicht klar auszudrücken." Und so sürchtet er sich auch nicht vor harten und wegwersenden Urtheilen; denn er hat frühzeitig schon die Ersahrung gemacht, daß, wie der h. Augustinus sagt: Diejenigen am undarmherzigsten gegen den Irrethum sind, welche niemals ersahren haben, wie schwer eine Sache zur Wahrheit gelangt. Fehlerlosigsteit ist ja die Tugend der Tugendelosen, meint der Hindu, und unser großer Dichter sah sich veranslaßt seinem größten Werte als Schutz gegen jene Sorte von Kritikern die Worte mitzugeben:

Wer fertig ist, bem ift nichts recht zu machen, Ein Werbenber wird immer bankbar sein.

Den Werdenden seien also diese Blätter geweiht, ihr Zweck ift mehr anzuregen als zu belehren.

#### I.

## Zur Orientirung.

"Alles ift in ewigem Fluffe. beraflit.

"Es foll fich regen, schaffenb hanbeln, Erft fich gestalten, bann verwandeln, Rur scheinbar fteht's Momente still. Das Ewige regt sich fort in Allen, Denn Alles muß in Richts zerfallen, Benn es im Sein beharren will, Goethe. •

Mit großem Interesse habe ich bei den modernen Physitern die Refultate der Berechnungen gelesen, aus welchen sich ergibt, welch coloffale Menge von Calorien unsere Sonne alljährlich in den un= geheueren Weltenraum verstrahlt und welch verschwindend kleiner Theil derfelben den fie umtanzenden Blaneten, speciell unserer kleinen Erbe zu Gute tommt. Diesen Lugus, ben unser Tagesgestirn im Großen treibt, fühlen wir Menschen uns veranlagt bei allen unseren Erwärmungsvorrichtungen, soviel in unseren Rräften steht, nachzuahmen und so jagen wir benn luftig und ohne Gewissensscrupel eine Menge von in Holz oder Steinkohle gebundenen Barmeeinheiten burch unsere Schornsteine hinaus, um mit dem kleineren Theile einen nütlichen Effett - jur Erwärmung unferer Zimmer, Bereitung ber Speifen, Bewegung ber Maschinen — auszuführen. Besonders tlug ift diese Verschwendung nicht, weder von der Sonne, noch von den Menschen, wie mir eines Tages klar wurde, als ich einem Gärtner half, Aefte von den Bäumen abhauen. Mit Verwunderung fah der Mann mir zu, wie ich die Art handhabte und dabei ächzte, stöhnte, teuchte, schwitzte, gar manchmal daneben hieb und endlich triumphi= rend auf das Resultat meiner Bemühungen, einen am Boden liegen= den knorrigen Baumast hinwies. "Wenn wirs so machten, sagte er lächelnd, dann wären wir in einer halben Stunde mit unserer Kraft zu Ende und vermöchten nicht den ganzen Tag zu arbeiten!"

Ich wollte ein psychologischer Mayer, Joule oder Tyndall stellte einmal eine Berechnung an, wie viel Geistestraft die Menschheit nur seit den paar Jahrtausenden ihres historischen Bestehens verschwendet hat und wie groß oder klein im. Verhältniß dazu der nütliche Effekt — die wahre geistige Förderung des Menschen — gewesen ist. Ich glaube die dabei sich ergebenden Resultate würden uns durch die Ungeheuerlichkeit der Ziffern in ebenso stummes Erstaunen verseten, wie dort bei der Wärmeberechnung. Ja ich habe den Verdacht, wenn die Berechnung sich nur z. B. auf das literarische Gebiet beschränkte und zu dem Resultate gelangte, daß seit Erfindung der Buchdrucker= tunft auf eine Million geschriebener und gedruckter Bände etwa eine Octavseite neuer und nütlicher Wahrheiten tomme, die lettere Ziffer als zu hoch gegriffen angesehen werden dürfte. Run rechne man noch hinzu, wie viel mittheilungswürdige Beisheit aus Mangel an Ruhörern unausgesprochen, wie viel mündlich vorgetragene Belehrung aus Mangel an literarischer Bildung ungeschrieben, wie viel werthvolle Manuscripte aus Mangel an Berlegern ungedruckt geblieben find, und der Ropf wird Einem schwindeln über die dabei sich her= ausstellenden Größen, für welche sogar aftronomische Maßstäbe und Zahlen als kaum ausreichend gedacht werden können! —

Und worin und wodurch hat benn vorzüglich jene Kraft und Geistesverschwendung stattgefunden? Das wäre doch interessant zu wissen; denn Ersparungen auf diesem Gebiete und Concentration der Kraft auf die richtige Stelle müßten doch der Menschheit in viel höherem Maße zu Gute kommen, als selbst die ingeniösesten Vorzichtungen zur Wärmeersparniß. Ich will die Frage mit Einem Worte beantworten: In dem System und durch das Systematissiren. In der ungeheuren Mannigsaltigkeit der Dinge, welche uns umgeben, deren Zusammenwirken unser eignes Wesen beständig mosdiscirt und den schon unergründlichen Mikrokosmus, Mensch gesnannt, tagtäglich noch mehr compslicirt, sind einzelne gesunde Aufssassungen, deutliche Wahrnehmungen jederzeit möglich: die Lösung und Erklärung des Ganzen aber, wenn überhaupt erreichbar, einer

Rutunft vorbehalten, von deren Fernen wir, die wir uns doch ge= wöhnt, in weite Tiefen der Vergangenheit den Blick zu fenten, kaum eine Uhnung haben. Darum haben auch die größten Geifter, deren leuchtenden Gedanken die Menschheit die mächtigste Förderung verdankt, von jeher eingestanden, daß unser Wissen Stückwerk ist. Sie waren es auch, welche ihre Blicke dem Thatfächlichen zuwendend, darin die wahre Erleuchtung suchten und, weit entfernt, die gefun= denen Wahrheiten zu einem geschlossenen Ring zusammenzuschmieden. dieselben nur anwandten, um das Unzureichende, Verkehrte und Baufällige der herrschenden, allgemein anerkannten Systeme nach= zuweisen.\*) Ich erwähne hier nur Sokrates, den Weisesten des Alterthums, Luther, den Erneuerer des christlichen Gedankens und unseren Leffing, ben Begründer ber modernen Aesthetik. Gerade der Lettere ist ein recht anschauliches Beispiel. In seinem Laokoon, in seiner Hamburgischen Dramaturgie sind die tiefsinnigsten Bemer= fungen über das Wesen des Schönen und der Runft, ein paar Dutend Systeme ließen sich baraus herleiten, und boch traten fie in diesen Werken nur als Einzelurtheile über bestimmte Kunstwerke und Dramen auf.

Besonders starke Systematiker sind die Franzosen. "Ecoutez, j'ai mon système" ist eine ganz gewöhnliche Aeußerung in der Unsterhaltung. Eine glückliche Vergleichung wie die des Staates mit einer Pyramide, eine wahre Unterscheidung wie die zwischen weltslicher und geistiger Macht u. A. werden sosort zur geheimnisvollen Formel, um die Welt zu erklären und zum Schiboleth einer neuen Schule oder Gemeinde, der die Zukunst gehört. Wer nennt sie alle — die Fourierismus, SteSimonismus, Positivismus 2c. — welche in dem letzten Jahrhundert auf diesem fruchtbaren Boden emporzgeschossen sind, jede mit dem Anspruch in das Welträthsel eingesdrungen zu sein und die Beglückung des Menschengeschlechts in der

<sup>\*)</sup> Montaigne, ber Zweisler, ist vielleicht ber bebeutenbste französische Schriftsteller, Hamlet und Fauft, die Zweifler, jedenfalls die bedeutendsten modernen Dichtungen.

Hald, furchtbare Menschenopser und Greuelthaten die früheren "Systeme" des Hezenglaubens, der Rehergerichte, der durch die Foleter zu erzwingenden Geständnisse des Angeklagten u. s. w. verschulbeten, das lesen wir schaudernd auf jeder Seite der Culturgeschichte des Mittelalters dis herad ins achtzehnte Jahrhundert. Die Aufskärung, die Proclamirung der Menschenrechte durch die französische Revolution setzte ein neues "System" an die Stelle der veralteten und zusolge dieses Systems der öffentlichen, inappellablen Geschwornensgerichte wurde im Jahr 1794 Lesurque auf das Schaffot geführt und hingerichtet, obgleich der Präsident, der Gerichtshof und das ganze Publicum wußten, daß der Mann vollsommen unschuldig und nur das Opfer einer unglückseligen Aehnlichkeit mit dem eigentslichen Thäter war!

Auch das Mittelalter war groß im Systematisiren. Die reli= giöse Weltauffassung des Christenthums ist wohl das großartigste Beispiel eines geschlossenen Systems auf geistigem Gebiete, wie die Hierarchie der katholischen Kirche auf dem Gebiete der weltlichen Macht. Beide find darum fehr inftructiv. Der christliche Gedanke begnügte sich nicht mit dem erhabenen, unvergleichlichen ethischen Inhalt dieser Lehre, die ihre segensreiche Wirkung in tausendjähriger Veredlung und Erhebung bes menschlichen Gemüths ausübte, nein, auch bie Erklärung der Natur und ihrer Erscheinungen, das gesammte Geiftes= leben des Menschen, Alles wurde in das Syftem einbezogen und eingezwängt und so barf es uns benn nicht Wunder nehmen, wenn ber h. Augustinus in seiner Civitas Dei bereits sehr ernsthaft bie Frage aufwarf, ob die Weiber am jüngsten Tage wirklich in weib= licher Gestalt auferstehen werden, oder ob ihnen nicht vielmehr zur Beseitigung der Versuchung männliche Körver werden verliehen merben; wenn ferner die Scholaftiker tieffinnige Differtationen barüber schrieben, wie viele Engel auf einer Nabelfpipe Plat hätten, in welcher Sprache Bileams Efel und in welcher Abam im Baradiefe gerebet hätten und dergl. ("Wie's chriftelt, so judelts" und die talmudische

Spitsfindigkeit, Spinthisirerei und Geistesverschwendung steht der scholastisch christlichen nicht nach. Beide haben zahllose Folianten gefüllt). Daß diesem Systeme Könige sich beugten, gewaltige Hearscharen ihr Leben opferten, kühne Denker, edle Vertheidiger der Wahrheit in Kerkernacht und auf den Scheiterhausen für ihr Anstämpsen büßen mußten, das lehrt die Geschichte auf jeder Seite. Doch davon will ich hier nicht reden.

Worin besteht benn nun eigentlich auf rein geistigem Gebiete die Thorheit und die Verkehrtheit des Systematisirens? Ich will verssuchen, diese Frage durch einzelne Punkte zu beantworten, versteht sich, ohne den Anspruch zu erheben, selber ein System zu bauen und entgegenzustellen. Also

- 1) in ber Bermengung und Berwirrung ber Bebiete, indem man bas für eine gewisse Sphäre von Erscheinungen gultig und wahr Erfundene als den Schlüffel betrachtet, mit welchem man ganz beterogene und fernliegende Dinge ebenfalls erklaren zu können glaubt. So wollte das achtzehnte Jahrhundert die Regeln und Grundprincipien des Malerischen gleich birett auf die Dichtkunst übertragen. So glaubte baffelbe Jahrhundert in allem menschlichen Schaffen eine bewußte Absichtlichkeit annehmen zu dürfen, während dies bewußte Erkennen von Zweck und Absicht erft ein Resultat der spät auftretenden Reflexion ift. So glaubte die philosophische Grammatik in ber Sprache birett die logischen Rategorieen ausgeprägt zu finden, während dieselben nur eine sehr bedingte Anwendung in derselben finden. So wähnte man, weil in der Bibel eine hohe ethische Weisheit und goldene Lehren des sittlichen Handelns enthalten sind, aus derfelben auch unbedingte Aufschlüsse über alles Wissenswürdige aus Natur, Menschenleben und Geschichte erhalten zu können und der Aftronomie, Geologie, Sprachenkunde wurde lange das Leben ver= bittert, bis sie sich von der theologischen Fessel befreit hatten.
- 2) In dem Generalisiren. Mit allgemeinen Abstraktionen, mit dem dictum de omni et nullo die concreten und tausendsach bedingten Erscheinungen erklären zu wollen ist keine geringere Thor=

heit, als wenn ich glaubte, eine Kape damit definirt zu haben, daß ich sie als ein vierbeiniges, haariges, raumerfüllendes Wesen mit einem Schwanz behaftet bezeichne. Man versuche es einmal, irgend eine solche von der Philosophie aufgefundene Definition, die Idee eines Dings, den verschiedenartigften Menschen als ein Rathsel aufzugeben und man wird sicherlich überrascht sein von der Mannig= faltigkeit der Auflösungen. Ich nehme als Beispiel die Definition bes Schönen "Die Bielheit unter ber Ginheit." "Das ift meine Division" wird ber General sagen. "Meine Compagnie", ber Hauptmann. "Das ist bas Gesethuch", sagt ber Jurist. "Die physi= talischen Grundgesetze", der Mathematiker. "Das natürliche System", ber Botaniker. "Die Monade", der Leibnizianer. "Der nationale Gedanke", der Bolitiker. "Der Effett meiner Maschine", der Mechanifer. Und ber Bauer wird gar feinen fruchtgefüllten Speicher, ber Raufmann sein Cassabuch und der Conditor vielleicht einen Katankuchen darunter verstehen. Und, was das Schlimmste ist, sie alle haben Recht. Recht hatte aber auch Goethe, wenn er dagegen protestirte, daß man in seinen Dichtungen die Ideen aufsuchte; denn im Runft= werk macht sich gerade das durchaus concrete, specialisirte, individuellste Leben geltend, die Idee ist dagegen das farblose, abstracte, allgemeine, nur ein Schemen und Schattenbild der Wirklichkeit. Was ift damit erreicht, wenn wir sagen, die Tragödie Faust stelle den endlichen, in irdischen Schranken befangenen Menschen mit seinem Drang und Sehnen nach bem Unendlichen bar? Ein einziger Bers bes Dramas fagt mir viel mehr, als diefer abstracte "Grundgebante".

3) In dem Zusammenstellen unvollkommener und unfertiger Beobachtungen. Wenn ich im dicken Nebel eine Fußreise durch eine mir unbekannte Gegend mache und mir hie und da ein Baum, ein Meilenweiser, ein Häuschen entgegentritt und ich nun, im Wirthstausse hause angekommen, nach diesem Material den ortskundigen Bauern eine Schilderung der Gegend machen wollte, wie würden diese mich auslachen! Manche spstematisch geordnete Geschichtswerke haben keine bessere Grundlage. Aus ein paar hie und da bei den alten Schrift-

stellern zerstreuten Notizen ein vollständiges Gesammtbild der altceltischen oder urgermanischen Culturzustände in einem oder mehreren
dicken Bänden geben zu wollen, ist ein thörichtes Untersangen. Man
erwäge nur, wie leicht sich mit Worten eine Brücke vom Einen zum
Andern schlagen läßt! Tausend Wege führen nach Kom, mehr als
tausend Wege können von einer isolirten Thatsache zu einer anderen
ebenso isolirten führen.

Wollte man alle die Bücher, welche aus einer oder mehreren dieser drei systembereitenden Methoden hervorgegangen sind, zu einem Scheiterhaufen zusammentragen und verbrennen, das gäbe ein lustiges Feuer und es würde die zurückbleibende Asche ein treffliches Dungsund Förderungsmittel für zufünstige Geistesentwicklung abgeben; denn bekanntlich ist es nicht das, was der Mensch nicht wußte, sondern das was er zu wissen glaubte, was dem Fortschreiten der Wissenschaft am meisten Eintrag gethan hat. Hätte man nicht zu wissen geglaubt, daß sich die Sonne um die Erde dreht, so wäre weder Galilei ins Gefängniß geworsen worden, noch hätte Ehrensknat unser Jahrhundert so gründlich blamirt.

Bum Beweis, daß ich in meinen Behauptungen nicht zu weit gehe, will ich gleich ein recht specielles Beispiel anführen, aus welchem der geneigte Leser ersehen mag, wie viel geistige Kraft auf einzelnen Wissensgebieten unnöthig verschwendet wird. Der bekannte milistärische Schriftsteller Rüstow, ein Mann, der von militärischen Dingen jedenfalls viel versteht, hat ein Buch geschrieben über die Kriegssührung des Julius Cäsar. Er bemerkt in der Vorrede, daß sein gelehrter Freund Köchly ihn zum Behuse dieser Arbeit mit dem gewaltigen Apparate eines kaum zu übersteigenden Bücherberges versehen habe, welchen er, der Versasser, mit der größten Gewissenhaßtigkeit Seite für Seite durchstudirt habe. Wenn er nun sagen solle, was er seinen Vorgängern zu verdanken habe, so sei dies so gut wie Richts, Alles was er geleistet verdanke er vielmehr den Commenstarien des Cäsar und seiner Methode. Letztere beruhe auf dem Grundsabe, daß alle Thätigkeiten der Kriegssührung, Sinrichtungen

ber Heit der Formen — im Wesentlichen zu jeder anderen Zeit schon bestanden haben müssen, daß es also darauf ankomme, das Leben des alten Ariegswesens zu begreifen und daß dies nur geschehen könne, indem man den Maßstad des heutigen Lebens daran lege, wobei denn die scheindar unverständlichen Dinge aus entsremdender Ferne in vertraute Nähe gerückt werden.

Aus diesen Worten geht aufs Deutlichste hervor, welche Mühe es kostet, durch die Verschanzungen und Bastionen der vorhandenen Systeme und über die Leiber der Wissenden hinaus zur Sache selbst zu gelangen, und daß es als die einzig vernünftige Methode gelten muß, die Dinge an den Dingen zu prüsen und das Werden de als den Schlüssel des Verständnisses für das Gewordene anzusehen.

"Die Dinge an den Dingen prüfen, die Dinge durch die Dinge zu erklären suchen!" Das scheint eine so einfache Wahrheit und wird doch nur von Wenigen beachtet. Wie das Mittelalter im Bann bes theologischen Systems befangen war, so ist die moderne Welt noch vielfach von einer falschen Anschauung geblendet, welche ich die philologische nennen möchte und die auf den alten Wahn= glauben zurückzuführen sein durfte, daß die Dinge durch Worte zu erklären seien. Gine seltsame Berwechslung. Beil unfer Denken an Worte gebunden ist, weil wir nur mit Hilfe der Worte benken können, glauben wir, daß wo ein Wort gefunden sei, schon etwas ausreichendes dabei gedacht werden könne, verfallen wir in den Frrthum, daß in den Worten eine geheime Weisheit enthalten sei, die wir nur aus ihnen herauszuschälen brauchten. Die mittel= alterige Scholastik hat hierin bekanntlich auch Großes geleistet mit ihren Quidditäten und Nonentitäten und doch hat schon der größte Denker des Mittelalters Thomas von Aquin den Nagel auf den Kopf getroffen, indem er in seinem barbarischen Latein sagte: "Nomina non sequuntur modum essendi qui est in rebus, sed modum essendi secundum quod in cognitione nostra sunt." reiche Welt des Alterthums mit ihren mannigfaltigsten Lebensver=

hältnissen, zu beren richtiger Auffassung hier ein tüchtiger Staatsmann, Stratege oder Politiker, dort eine reiche Dichter- oder Künstlernatur, bald wieder ein bedeutender Techniker, Kunsthandwerker oder Acker= bauer erfordert wird, glauben die Philologen durch Worte enträthseln und wieder darstellen zu können! Daß ihnen dabei die komischsten Migverständnisse begegnen, die geradezu widersinnig und zu vermeiden wären, wenn sie den Dingen Rechnung tragen wollten, ift nicht zu verwundern. Ein argumentum ad hominem war jenes Symposion, welches eine Anzahl begeisterter Philologen nach antiken Rüchen= recepten veranstaltete und in Folge dessen sich alle gründlich den Magen verdarben, einer der Theilnehmer sogar starb. — Doch darüber, über den Hall der Worte und das Unheil, welches er angerichtet, habe ich an einer anderen Stelle ausführlich geredet und tann mich daher hier fürzer fassen. Außerdem wird Jeder meiner geneigten Lefer aus eigener Erfahrung, fei es bei ber Lecture ober Unterhaltung, fich fagen, wie oft ftatt ber Erklärung, Begründung und Beweisführung, ihm ein volltönendes Wort aufgetischt worden ift. Als Galilei in Florenz mit seinem Telescop nach den Jupiter= trabanten schaute und die neugierigen Florentiner seinem Beispiele jolgten, wurden sie von pfäffischen Reloten ernsthaft getadelt, da schon die Schrift dieses Treiben verdamme mit den Worten: Viri Galilaei, quid statis spectantes in coelum? Ebenso flug wie diese Zusammenstellung äußerlich anklingender Worte, war die Berusung auf die Worte Josua's: "Sonne, steh still!" um das Copernikanische System zu widerlegen! Reine größere Weisheit ist es, das Welträthsel durch das "Absolute, das Ding an sich, das An- und Fürsichsein, das Ich und das Nicht-Ich" lösen zu wollen. Ja selbst die Worte, mit denen wir tagtäglich als ganz bekannten und durchsichtigen Begriffsbezeichnungen hantiren, wie: "Ibee, Wahrnehmung, Wille, Denken u. f. w." sind zum guten Theil — eben nichts weiter als Worte, die ein uns dunkeles Gebiet theilweise umgrenzen und mit einem spärlichen Lichte — bem was wir aus eigener Erfahrung, Erlebtem hineintragen — dürftig erhellen. "Wenn ich König wäre

würde ich meine Schafe zu Pferbe hüten", sagte jener Schäferjunge; bas war ber Begriff, ben er mit dem Worte König verband. Und bas ist ein treffendes Beispiel für die Wirkung des Wortes, wie ja auch Goethe etwas ganz Aehnliches von den Büchern behauptet, in die Jeder sich hineinliest oder bestenfalls aus ihnen sich herausliest.

"Das Werdende als Maßstab, als Schlüssel für das Bewordene betrachten." Auch dieses ift dem Anschein nach ein sehr natürliches Verfahren. Einer der tieffinnigsten Denker des griechischen Alterthums, Beraklitus, ber Dunkele, wie ihn seine Zeitgenoffen nannten, stellte zuerst ben Sat auf, daß alle Wefen in einem fortwährenden Werden und Wandeln begriffen seien. (Návra bei.) Unsere Auffassung aber heftet sich auf das Dauernde, Seiende; ber Wechsel und Wandel der Dinge ist für uns ein unmerklicher; selbst bei den rasch sich vollziehenden Erscheinungen faßt unser Denken stets den bleibenden hintergrund ins Auge und sieht die Beränderungen nur als äußerliche, unwesentliche Formwandlungen an. Für uns ift die Pflanze in allen Stufen der Entwicklung diefelbe, die hundertjährige Eiche dasselbe, was das ursprünglich von den Rotyledonen genährte Pflanzchen. Der gealterte, feiner Geistes= und Rörpertraft beraubte Greis ift uns daffelbe Wefen, wie das lallende Rind, der sprühende, ungeftume Jungling. Vergebens versichert der für eine Jugendverirrung hart gestrafte Verbrecher unter Thränen: Ich bin ein anderer Mensch geworden! Der auf seinem Namen haftende Makel macht uns ungläubig und hartherzig und so verschließt unser Vorurtheil gar oft dem Unglücklichen den Weg zur Befferung. Die taufend Thaler, die unfer Großvater ausgeliehen hatte, erscheinen uns heute noch dieselbe Summe, obschon es nicht nur gang andere Einzelstücke find, die wir gurückerhalten, sondern diese auch von ihrem inneren oder Kaufwerth einen beträchtlichen Theil eingebüßt haben. Das Wort, welches wir heute aussprechen, gilt uns für baffelbe, wie zu Luther's Zeiten, obschon es vielleicht grade das Gegentheil von dem bezeichnet, mas es damals ausdrückte. Das einst so furchtbare Wort: Du bist ein Reper! bas die gräß= lichsten Gemiffensqualen oder doch Folterkammern und Scheiterhaufen in sich schloß, hat heute gar keine tragische Wirkung mehr und kann ohne Beleidigung von einem Freunde zum anderen gesagt werden. Bersuche man dagegen einmal aus dem reichen Register unferer Muttersprache einen grauenhafteren Vorwurf, eine brennendere Verdammung herauszuholen, als das Wort: "Das heißt die Mensch = heit schänden!" Was war bagegen bem Römer seine humanitas? Ein feines, leutseliges, höfliches Benehmen gegen Vornehm und Bering! Bon der chriftlich-mittelalterigen humanität will ich nur das eine Beispiel anführen, daß Babst Alexander II. sich veranlaßt sah im Jahre 1068 öffentlich zu erklären, daß es nicht erlaubt sei, einen Juden umzubringen. Und heute? Liegt nicht in der furcht= baren Wirkung jenes Wortes klar ausgesprochen, daß sich die ganze Menschheit solidarisch gebunden fühlt, unmenschliche Gefinnungen und Thaten mit dem gangen Gewicht ihres Unwillens zu brandmarken, den Unmensch von sich auszustoßen?

Diefe Beispiele werden genügen, um zu beweifen, daß wir jede Erscheinung nur dann richtig auffassen, wenn wir sie im Zusammenhang mit den unmittelbar vorausgehenden Erscheinungsformen und als Durchgangspforte für die zunächst sich aus ihr entwicklende anschauen, mit einem Worte, wenn wir das Sein durch bas Werben erklären. Thun wir das immer? Weit entfernt. Es ist dem mensch= lichen Denken vielmehr eigen, das Werben aus dem Sein erklären zu wollen. Die älteste anthropo-morphistische Weltanschauung sah hinter ben Erscheinungen lauter perfonliche Befen, Götter und Dämonen. Die christliche Weltansicht erkannte hinter den Wundern ber Natur die Sand bes schaffenden und erhaltenden Gottes, ben "Urgrund alles Seins." Calvin's Prädestinationslehre, Leibniz' prästabilirte Harmonie ist eine Erklärung des Werdens durch das Sein. Wenn die griechische Mythologie von einem goldenen Zeit= alter erzählt, in welchem die Menschen ein glückliches und sorgloses Dasein lebten, wenn das Christenthum den Menschen aus paradiesifcher Reinheit und Bolltommenheit durch feine Sündenschuld herab=

gefunten und ausgeartet wähnte, wenn Rouffeau ben Naturzustand des Menschen als den edelsten und allein vollkommenen pries, so waren fie alle in diefer Anschauungsweise befangen. Ihr Blick war rückwärts gekehrt statt vorwärts. Das Fatum ber Alten ift eine bunkle Lösung des dunkeln Welträthsels in diesem Sinne. Die weltund geistesbefreiende Idee ift, in Allem Reime und Entwicklungs= stufen zu tünftigen, volltommneren Daseinsformen zu erkennen. Daß das Vollkommene nicht ist, erkannten die Menschen zu allen Zeiten, daher der ewig nagende Daseinsschmerz, die Sehnsucht nach einem Höheren, das sie empor sollte ziehen. Aber nicht, daß das Boukommene war, wie die früheren Jahrhunderte wähnten, sondern daß das Vollkommene wird, ist die Devise unter der die heutige Menschheit streitet und diese allein ist welterlösend. Als instinctives Bewuktsein ist sie allen Culturvölkern eingepflanzt, wie sie auf dem dunkeln Grunde jedes lebenden Wesens schlummert. Die entsagungs= vollen Ringer nach Wahrheit, die todesmuthigen Martyrer für eine neue sittliche Idee, die fühnen Pioniere der Menschheit, welche der erstarrenden Rälte der arktischen Nacht und der verzehrenden Glut ber afrikanischen Bufte tropten — fie alle waren von diesem Glauben begeistert.

Alle Wissenschaften haben erst von dem Tage an den Heilsweg betreten, da sie historische wurden d. h. als man die apriorische Darstellungsweise, die Speculation, welche das Wesen der Dinge aus einer Anzahl sertiger Begriffe erschließen wollte, aufgab und die naturwissenschaftliche Methode, die Dinge als in sortgesetztem Werden begriffen anzusehen, auf dieselben anwandte. Dieser Auffassung versdanken die Naturwissenschaften, wie die Sprachsorschung, die Rechtswissenschaft, die Nationalötonomie ihre großen Resultate und ihr gedeihliches Voranschreiten. Die höchste und letzte aller Wissenschaften, das Ziel und Ende aller übrigen — die Wissenschaft vom Menschen — ist erst in unserem Jahrhundert von diesem Geiste durchdrungen worden, aber schon beginnt dieser Wunder zu wirken und "Entwicklungsgeschichte der Menschheit" heißt das leuchtende

Gestirn, das die emsig Forschenden auf den verschiedensten Gebieten bei ihren weit entlegenen Wanderungen im Auge haben und fie vor dem Ermatten bewahrt durch das freudige Bewußtsein, daß sie durch ihre vereinzelten Bemühungen alle die Bausteine herbeitragen zu dem Ausbau dieser großen Wissenschaft, die dereinst als ein herrlicher Dom erstehen wird, in dessen Innern die Antwort auf die Räthselfrage der Außenseite des delphischen Tempels zvwdi szavrov für Alle zu lefen fein wird. Daß alsbann die Entwicklungs= tunft der Menschheit, mag sie nun von Priestern, Volitikern, Lehrern, Reisepredigern oder wem immer geübt werden, zuerst und vor Allem zu diesem Tempel wird wallfahrten muffen, um sich Aufschlüsse und Erleuchtung über die Wege, welche sie zu wandeln hat, zu holen, das ist wohl felbstverständlich, sowie auch daß sie alsdann nicht mehr im Blinden tappen ober herkömmlicher Routine zu folgen haben wird, fondern über Ziele sowohl, als über die Mittel, diese Ziele mit Sicherheit zu erreichen, klarer sehen und ihre Schritte darnach mit Zuversicht wird einrichten können. Und es darf heute schon gesagt werden, daß das Ziel kein anderes sein wird, als die ewige Lehre, die vor beinahe zweitausend Jahren aus dem edelsten Munde als eine neue, frohe Botschaft verkündigt wurde mit den Borten: "Liebet einander!"

Als den Grundirrthum der Speculation, als die Ursache ihres tausendfältigen Wißlingens — und wer zweiselt heute noch an letterem, wenn er die Unzahl der von jedem Jahrhunderte zu Tag gesörderten Systeme überschaut — habe ich oben das Ausgehen von bestimmten Worten und Begriffen bezeichnet, die als sestschendes Denkmaterial galten, ohne daß man fragte, wie man zu diesen geslangt sei. Schopenhauer drückt das in seiner drastischen Weise aus, indem er den speculativen Philosophen auf den Tisch schlagen und mit zorngeröthetem Gesichte ausrusen läßt: "Das Absolute, ja das muß denn doch existiren, da hört denn doch alles auf, wenn das Absolute nicht mehr existir!" — etwa so wie der Rabbi in dem großen Glaubensturnier kreischt:

Gilt nicht mehr der Tausves Jonteff, Bas foll gelten? — Zeter, Zeter!\*)

Das wahre Heil kann hier auch einzig und allein darin gefunden werden, daß wir ernstlich bemüht sind zu ersorschen, wie der Menschenzgeist zu jenen Begriffen gelangt ist und nur die Entwicklungszgeschichte des geistigen Lebens ist im Stande darüber Aufschluß zu geben. Diese wird uns denn sagen, daß die ersten und ursprüngzlichsten Begriffe des gemeinen Denkens — Erklärungsversuche des Werdenden durch irgend ein schnell angenommenes Sein — durchzauß anthropomorphistisch waren und daß sie erst im Lause der Jahrzhunderte das Menschenartige allmählich abgestreift und sich geläutert haben. Will der Leser ein recht anschauliches Beispiel, so denke er nur an das Wort Kraft, mit welchem wir gewohnt sind jede Verzänderung zu erklären und welches seinen Ursprung in der menschlichen Leibeskraft, die soviele nützliche Veränderungen hervorbrachte, nicht verleugnen kann.

Es ware nun wohl interessant zu wissen, ob der große Streit, der heute wie in früheren Jahrhunderten die Menschheit in zwei Lager theilt, welcher sich an die beiden Worte "Spiritualismus oder Materialismus" heftet und eine um so größere Erbitterung oder arrogantes Aburtheilen bekundet, je schwächer die in's Feld gesührten Argumente sind — ob dieser Streit nicht auch im eigentlichsten Sinne ein Wortstreit ist, indem die Mehrzahl der Streitenden gar nicht beachtet, welchen Begriff sie mit dem Worte verbindet, das sie auf ihre Fahnen geschrieben.

Dagegen werden nun allerdings die Spiritualisten reclamiren und ausrufen: "Wir verstehen unter Seele ein übersinnliches, immaterielles Wesen, welches demnach der allgemeinen Gesetzmäßigkeit ber Natur nicht unterworfen ist, sondern dessen eigenstes Princip

<sup>\*)</sup> Auch Aristoteles war wohl von einem ähnlichen Aerger ergriffen, da er von Anaxagoras sagte: "Er hilft sich mit seinem vos; als Princip der Weltsichhöpfung; so oft ihm eine Ursache sehlt um eine Sache zu erklären, dann zieht er seinen vos; herbei; in allen anderen Dingen zieht er aber lieber jede andere Ursache an, als den vos;." (Wetaph.)

die Freiheit ift. Wir benten, das ift doch flar genug!" Gewifi. Ebenso gewiß aber ist, daß dieses Wesen, welches ihr selbst als ben Urgrund der Vernunft bezeichnet, entweder etwas durchaus Gefet loses ist und daß es demnach durch die wilden Sprünge seiner Freiheit sich nothwendig jeder vernünftigen Betrachtung entziehen muß oder daß es, eine gang verschiedene Welt, seine eignen immanenten Gesetze hat, benen es mit derselben Nothwendigkeit folgt, wie die Natur den ihrigen. Unerklärt bleibt aber auch in dem letzteren Falle, wie eine so durchaus heterogene Welt inmitten einer anderen — der Naturwelt — existirt, so vielfach an dieselbe gebunden ist, von derselben abhängig sowohl als auch tausendfältig auf sie ein= Rach unserem vernünftigen Denken kann boch aber nur wirfend. Gleichartiges auf einander einwirken. Auch verlangen wir zu wissen, wie ihr mit Bestimmtheit behaupten könnt — die absolute Unabhängigkeit beider Welten einmal angenommen — daß nicht eine Menschenseele in einem Affenkörper, einer Pflanze, einem Felsen sich befinde? Denn was diese von uns selber unterscheidet, ist doch nur die Verschiedenheit der Materie in ihrer Anordnung. Und soweit wird doch wohl der fühnste Spiritualist nicht gehen, daß er behauptet, die Seele schaffe fich felbst ihren Körper. Dann würde boch gewiß der arme Hettiter sich eine bessere Lunge schaffen, ja die meisten Menschenseelen wären in der Lage, sich einen schmerzenden Zahn mit einem gesunden, einen frierenden Schadel mit einem dichtbehaarten u. s. w. zu vertauschen.

Kann die Seele eines Sofrates, eines Mozart auch in einem Körper wohnen, dessen Organisation keine oder nur geringe Besähigung zur Weisheit, zur Musik in sich schließt? Nicht? Also jene Fähigkeiten sind an bestimmte Organe und ihre bevorzugte Structur gebunden? Dann ist das Wesentliche eines Sokrates und Mozart von dem Körperlichen abhängig und was ihr Seele nennt, nichts weiter als Lebenskraft, die ja auch in jedem Thiere wohnt. Daß aber das Wort Lebenskraft ein scholastischer Begriff ist, mit welchem wir ein uns Unbekanntes durch ein beliebiges X

bezeichnen, wird euch jeder Physiologe und überhaupt jeder wissen= schaftlich denkende Mensch sagen.

Das Triumphgeschrei des einseitigen Materialismus ist ebenso thöricht, ja noch um ein aut Theil kindischer, als die immerhin einer edlen Empfindung entspringende Berbohrtheit des einseitigen Spiritualismus. Thun fie was Anderes, die Louis Büchner, Moleschott, Carl Bogt und wie sie alle heißen mögen, als das Kind welches einen trefflichen Klavierspieler gehört hat und nun seinen Eltern ober Gespielen erzählt, er habe die Hände rasch auf den Taften hin= und herlaufen lassen, dabei die Kinger sehr schnell bewegt und manchmal auch — das war das Merkwürdigfte — die Arme über einander gefreugt? "Ohne Phosphor tein Gedante, das Denken und Empfinden Erregungen der Nervensubstang, unsere Gedanken Ausscheidungen des Gehirns wie der Urin Secretion der Rieren" und was sonst noch für hochwichtige Aufschlüsse das Entzücken der Blaustrümpfe und der Halbgebildeten erwecken; fie haben nicht einmal den Anspruch original zu fein, denn schon die sogenannten Philosophen des 18. Jahrhunderts, ein Lamettrie, ein d'Holbach, ein Helvetius glaubten an bas Dogma, daß eine Blähung, ein Magendunft nach Oben zum Gehirn feinen Weg nehmend, zum "fublimen Gedanken" werden könne.

In dieser Form des Materialismus liegt eine unbegreisliche Bezäußerlichung des Menschen, eine knabenhafte Berwechslung zweier total geschiedenen Gebiete. Denn das wird doch jeder einsichtsvolle Natursorscher zugeden, daß über das Wesen der Empfindung wir keinen anderen Ausschluß, keinen anderen Maßstab sinden können als unsere eigene Empfindung. Und wenn die physiologische Structur und Veränderung der Nervensaser noch so genau mikrosstroisch dargestellt wird und wenn unser Sehorgan als eine vortressliche camera obscura ersast, der nervus opticus in all seinen Berzweigungen studirt, unsere Gehörnerven als ein vollständiges zartest besaitetes Clavier erkannt werden: was gibt uns das Alles für Ausschluß über die Natur unseres Fühlens, Sehens, Hörens?

Welche Analogie zwischen der kunstvollst gedachten Structur einer Nervenfaser und einer noch so einfachen Empfindung? Wo ist der Berührungspunkt der beiden, wo und wie ist die Wirkung der ersteren als eine natürliche, nothwendige, mit einem Worte wie ist ein Causals zusammenhang denkbar? Auf diese einfache Frage, welche nothwendig das Fundament des ganzen Systems sein müßte, hat die oben erswähnte Form des Materialismus keine Antwort, sie muß versstummen.

Die echte Naturforschung betennt, daß mit dem Aufdämmern der animalischen Empfindung die Grenze ihres Gebiets, soweit dasselbe eine mechanisch=physitalische Erklärung ber Naturerscheinungen um= faßt, anfängt; daß hier mit anderen Factoren, anderen Maßstäben, anderen Einheiten gerechnet werden muß. Die wahre Einheit, von welcher auf diesem fremden Gebiet ausgegangen werben muß, ist bas geheimnifvolle Wort Empfindung. Bas Empfindung fei, wissen wir Alle, weil wir felber empfindende Wefen find; fie zu definiren ift unmöglich, eben weil sie die ursprüngliche Einheit ift, die nicht mehr zerlegt werden kann. Ihre charatteristischste Wirtung ift wohl die, daß sie eine Art von folidarischem Zusammenhang aller Theile des Organismus herstellt, sodaß sowohl eine Intervention des Ganzen zu Gunften ber Theile, als auch der Theile zu Gunften bes Ganzen eintritt. Ferner ermöglicht dieselbe Beziehungen zur Außenwelt, welche eine Auswahl zwischen günftigen und schädlichen Ginwirkungen verstatten und somit ift die freie Bewegung (Locomotion) eine nothwendige Ergänzung und auch eine direkte Wirkung jener urfprünglichen Anlage.

Wir könnten vermittelst unseres Abstractionsvermögens uns einen möglichst primitiven animalischen Organismus (nach Analogie des Bathybius oder der Monere) vorstellen, welcher aus einfachen gleichsartigen Zellen bestehend etwa im Wasser herumgetrieben würde oder sich an die Steine ansetzte. In diesem Organismus hätten wir die einfachste Form der Empfindung, der aufdämmernden Bewußtheit offensbar anzunehmen. Ist es nun möglich, uns in dies Empfindungs

leben des tiefsten Schlafs zurückzuverseten? Nein; sowenig als es möglich ift durch das Helle in einen dunklen Raum zu blicken, ver= mag unser reiches, bewußtes, wunderbar in tausend Harmonieen zusammenklingendes Empfindungsleben sich in jenen Urzustand hinein= zuträumen. Und doch sind wir alle von diesem Zustande einmal ausgegangen.

Etwas Anderes aber können wir. Wir können uns in die ersten Zeiten unserer Kinderjahre — soweit uns die wunderbare Gabe der Sprache geleitet — zurückdenken, Gefühle, Stimmungen, Bilder, Gedanken, die lange geschlummert hatten, wieder wachrusen und aus unserer jetigen durch die Ersahrungen, Erlebnisse, Errungenschaften eines vieljährigen Lebens unendlich complicirten Empfindungsweise uns in die einsachere ursprüngliche Denk= und Anschauungsform hineinversehen. Wir schauen das Werdende vom Standpunkte des Gewordenen aus.

Was wir mit unserem individuellen Leben vermögen, dasselbe zu thun ist jett die Menschheit als großer Gesammtorganismus bemüht. Lange schon hatten die homerischen Gesänge und andere Naturbichtungen ihren Zauber als Bilber eines einsachen Kindesalters der Menschheit ausgeübt, bevor die Reslexion sich die bewußte Aufgabe stellte, das ganze Geistesleben der Menschheit in seinem vielhundertstausendjährigen Werdes und Entwicklungsgang zu versolgen, zu recapituliren und gleichsam noch einmal mitzuerleben. Was allen Forschern auf einzelnen beschränkten Gebieten vorschwebte, das ist jett zur klar erkannten Aufgabe geworden.

Ein paar Jahrtausende schreiten wir auf dieser Wanderung in die Vergangenheit an der Hand der Geschichte und der schriftlichen Niederzeichnungen der erloschenen Geschlechter voran; hier gilt es vor allem die in die Worte gebannten Geister wiederzuerwecken und nicht unseren eigenen Geist an dieselben zu hesten. In den meisten Fällen werden wir den Gedankeninhalt welcher die Sphäre des Wortes in unserer heutigen Sprache ausstüllt zu beschränken, bedeutend zu verseinsachen haben: in manchen Fällen werden wir ihn auch reicher,

mit viel mehr Beziehungen ausgestattet benten muffen. Wo uns die Geschichte und die schriftlichen Documente verlassen, ba führt uns die Mythen= und Sagenforschung und dann die Sprachforschung noch eine bedeutende Strecke in die dunkele Nacht der Borzeit unseres Geschlechts. hier gilt es mit ber äußersten Behutsamkeit, mit einer ungemeinen Selbstentäußerung Schritt um Schritt voranzutasten; wir nähern uns den einfachsten Denkvorstellungen im bewußten Leben, fofern diefelben an die Sprache gefesselt find: Auftlärungen und Ergänzungen erhalten wir von der jett noch eristirenden Vergangen= heit, der Sprache der Wilden und Naturvölker. Aber auch die Sprache hatte einmal ihren Anfang, sie war nicht allezeit der kost= bare, auszeichnende Besitz der Menschen. Für die in ungeheurer Kerne liegende Urzeit der sprachlosen oder erst lallenden Menschheit haben wir gar keinen Führer, keinen Leitstern, nicht ein= mal ein Taftorgan. Doch ja, hier gilt es treues und ausdauernbes Beobachten des Thierlebens, seiner Seelenvorgänge, seiner soge= nannten Instinctäußerungen.

Haben wir so das große Operationsgebiet für unsere Ent= deckungsreise mit ungeheuern, aber immer noch bestimmten, Grenzlinien umzogen, so werben alle unfere Schritte mit einer gewissen Sicherheit, mit dem bewußten Sinblick auf den Bolarstern, der ihnen die bestimmte Richtung anweist, kurze aber fördernde Strecken auf bemfelben zurücklegen. Daß unfere Gedanken, unfere Emfindungen, unser sittliches und afthetisches Rühlen alle eine vieltausendjährige Bergangenheit haben, daß wir den Zusammenhang mit dieser in vorsichtiger Analyse Blied um Blied wieder herzustellen und so von bem unendlich Complicirten zu immer einfacheren Factoren zu ge= langen vermögen: das erhöht die Freudigkeit der Arbeit und vereint zu frohem Ausammenwirken alle die Korscher auf dem Gebiete des Empfindungslebens des Menschengeistes, ob fie nun Philologen, Linguisten, Archäologen, Aesthetiter, Kunsthistoriter, Cultur= historiker, Psychologen oder wie immer sich nennen. Ausgeschlossen sind nur die mürrischen und tropigen Knechte, die ihr Pfund vergraben, bie den Stern nicht sehen, der den Weg zu dem Gottverheißenen führt: als z. B. die Sorte Philologen, die in den Worten nichtsweiter sehen als Worte, die Historiker die nur für die Haupt= und Staatsactionen, fürstliche und gräfliche Genealogieen, Jahreszahlen und Daten Organe und Spürkraft besitzen, die speculativen Philossophen, die mit ein paar sertigen Begriffen und Terminologieen einen musstischen Giertanz aufführen und die thörichte Wenge glauben machen wollen, das sei der Schlußstein der Weisheit.

Daneben arbeitet benn in rüstigem Voranschreiten die andere Schaar der auserwählten Kämpfer der Menschheit: die Natursforscher im engeren Sinne des Wortes. Ist es unsere Aufgabe, aus den Worten (nicht bloß der Lautsprache, auch der Musik, der Plastik, der Architektur u. s. w.) das Geistesleben und sein innerstes Thun und Weben zu erschließen; so haben sie das Entgegengesetzte zu thunz die todten Stoffe zum Neden zu zwingen, aus den äußeren Bewegungen auf ihre innere geheimnißvolle Anordnung, ihre Kräfte—wenn man will, ihr geistiges Wesen zu schließen. Was nicht auf die einsache mechanisch-physikalische Formel zurückgeführt ist, das muß ihnen als ein noch ungelöstes Käthsel gelten.

Bei der Construction des großen modernen Wunderwerks, des Mont-Cenis-Tunnels, war die schwierigste Aufgabe die vorbereitende Arbeit der Triangulirung, welche genau die Richtung zu ermitteln hatte, in welcher man von französischer wie von italienischer Seite zu bohren hatte, um nach Bollendung der Riesenarbeit glücklich an einer Stelle zusammen zu treffen. Diesen Compaß, diese Richtung verleihende Methode hat die Menschheit auf den beiden großen Gebieten der wissenschaftlichen Thätigkeit erst in unserem Jahrhundert gefunden — es ist die Entwicklungslehre. Von beiden Seiten arbeiten nun die Bergleute dem gemeinschaftlichen Zielpunkte zu. Von unermeßlicher Bedeutung für die Culturentwicklung ist das klare Bewußtwerden dieser Aufgabe.

Der Tag wird kommen, an welchem sie zusammentreffen. Das wird ein Tag sein, ein großartiger Festtag für die Menschheit; ein

Tag wie ihn Schiller in dem Eleusischen Fest geschildert hat oder Mendelssohn in der Symphonie-Cantate zur Säcularseier der Buchdruckerkunst, wo nach dem ängstlichen Rusen der in Stricken und Banden des Aberglaubens und der Geistesnacht Gesesselten: "Hüter, ist die Nacht bald hin?" endlich die Engelsstimme rust: "Die Nacht ist vergangen! Vergangen!"

Ober wird die Menschheit ahnungslos und unbewußt, wie der schlafende Odusseus zu den Gestaden seiner Heimath, zu der goldenen Pforte der Erfüllung ihres heißesten Bunsches gelangen?

Das liegt in dem Schoofe unserer Gebieterin, der Rorne Werdandi.

## II.

## Zur Theorie des Entwicklungsgesetzes.

Circuli vitiosi.

Freue dich, höchstes Geichöpf, ber Natur, bu fuhlest bich fabig 3hr ben höchsten Gebanten, ju bem fie schaffenb fich aufschwang. Nachzubenten. Sier stehe nun still und wende die Blide Rudwarts.

Goethe.

|   |  |   | . · |  |
|---|--|---|-----|--|
|   |  |   |     |  |
|   |  |   | •   |  |
|   |  |   |     |  |
|   |  | · |     |  |
| • |  |   |     |  |
|   |  |   |     |  |

Organisches Leben — Pflanze und Thier —; Geistesleben bes Menschen in allen seinen Entfaltungen; Sprache, Cultur, Sitte, Kunst; Erzeugnisse dieser Geistesthätigkeit von den rohesten Artestaten an bis zu den höchsten Werken der bildenden Kunst, den vollstommensten Sprachen, den herrlichsten Dichterwerken, den edelsten Geboten der Sittlichkeit: das sind die drei großen Gebiete, auf welchen wir ein stets voranschreitendes Werden, d. h. eine Entswicklung wahrnehmen. Das Eigenthümliche derselben ist, daß das in den vorausgehenden Zeilen Gewonnene bleibt und die im Laufe der Zeiten eintretende Differenzirung Neues und Vollkommneres hinzusügt; während in der unorganischen Welt nur eine fortwährende Beränderung stattsindet, indem der seste Stoff hier durch den Einsuls der Atmosphäre und des auslösenden Wassers abnimmt und dort durch den Niederschlag des Fluß= oder Meerwassers sich wieder anset.

Die unscheinbare Flechte, ber noch pflanzenartig gestaltete Polyp verglichen mit der tausendjährigen Siche, dem wunderbaren Bau des Säugethiers; der rohe Papu, der thierähnliche Buschmann im Bersgleich mit dem hochgebildeten Europäer, dem Geistesadel der Martyrer sür Wahrheit und Menschenrecht; die mühsam gearbeitete Steinart, der trächzende Empfindungslaut der Hottentotten gegenübergestellt den Berge durchbohrenden, gleichsam mit menschlicher Intelligenz arbeistenden Maschinen, einem Liede von Goethe, das Beethoven mit seinen

Zauberklängen umwoben: sie mögen als Beispiele von Extremen gelten, zwischen benen ein vernünftiges Denken eine Verbindung herzustellen sich genöthigt sieht, die einzig und allein durch das Geset ber allmählichen Entwicklung möglich erscheint.

Zuerst habe ich darüber Rechenschaft abzulegen, warum ich drei Gebiete angenommen habe; warum neben der Entwicklungslehre der ungeheuren Zahl von Naturwesen das Leben und die Erzeug=nisse des Menschengeistes, jedes für sich den Anspruch einer beson= deren Darstellung und Betrachtung zu machen berechtigt ist.

Die natürliche Schöpfungsgeschichte verzeichnet ein vielhundertstausendjähriges Werden, innerhalb dessen sich die Organismen von den einsachsten Ursormen zu stets größerer Bolltommenheit heransentwickelten. Substrat dieses Schaffens war der unorganische Stoff; der Kampf ums Dasein, die Fähigkeit der Anpassung, die Möglichkeit der Weiterentwicklung waren die schaffenden Principien und die Gründe der Vervollkommnung, der Erhaltung oder des Untergangs der einzelnen Formen. Bei jedem Gliede der ungeheueren Kette haben wir demnach das Werdende in seiner Gegenüberstellung zu dem bereits Gewordenen zu beachten; je nachdem sehteres seinellich oder günstig, anregend oder indifferent sich verhält, muß ersteres eine Weiterentwicklung, ein Verharren oder eine Vernichtung ausweisen.

In der kurzen Spanne Zeit, seit der selbstbewußte Menschengeist zur unbedingten Herrschaft über die anderen Naturwesen gelangt ist, haben wir neben den Schöpfungen der Natur eine eigenartige Schöpfung des Menschengeistes, welche nur im Interesse, im Dienste des Menschen und seiner steten Fortentwicklung stattgesunden hat, anzuerkennen. Diese Schöpfungen, welche die seindlichen Naturgewalten zu untersochen, zu seinem Nuzen zu verwerthen, mit einem Worte, alles Gewordene in ein möglichst günstiges Entwicklungszgebiet zu verwandeln bestimmt sind, sind keineswegs identisch mit der stets voranschreitenden Vervollkommnung der menschlichen Geistesztraft oder seines eigenen Wesens. Hier ist jener Unterschied zu machen, mit welchem Mephistopheles spielt, wenn er sagt:

Set bir Perruden auf von Millionen Loden, Set beinen Fuß auf ellenhohe Soden, Du bleibst doch was du bist.

Es ist der Unterschied zwischen der Eigentraft des Menschen und seiner Machtsphäre.

Diese Machtsphäre ist das Produkt der Anstrengungen von vielen Milliarden von Generationen, die in ununterbrochener Folge hundertstausende von Jahren gerungen und sich abgemüht haben, um diese Erde für sich wohnlich einzurichten; sie ist das Resultat von leuchstenden Gedanken, von stiller fleißiger Arbeit, von opferwilliger Hinsende an die großen Ziele und Aufgaben der Menschheit. In ungesheuren Progressionen steigert sich nun diese Machtsphäre von Jahrshundert zu Jahrhundert, während in den ersten Jahrtausenden der historisch nachweisbaren Menschenvernunft der Fortschritt ganz gewiß ein unendlich langsamer, kaum wahrnehmbarer gewesen ist.

Diese Machtsphäre wirkt aber anderseits auch als eine über die Erde verbreitete geistige Atmosphäre, an welcher alle Menschen mehr oder weniger Antheil haben, indem sie dieselbe einathmen, dadurch ihre Eigenkraft erhöhen und zwar in dem Maße als sie eine größere oder geringere Assimilationsfähigkeit besitzen. Auch der Wilde gesbraucht das Schießgewehr, das zufällig in seinen Besitz gekommen; es dient ihm aber nur so lange, als er das benöthigte Quantum Pulver hat, oder jenes nicht reparaturbedürstig geworden ist. Die Gedanken Spinoza's, die mathematischen Theorieen Gauß' zu versitehen, ist nur Wenigen gegeben und doch sind dieses mächtige Ströme, aus welchen sich das oben bezeichnete Gedankenmeer speist und erhält.

Mit anderen Worten: Wie die Entwicklungslehre der einzelnen Organismen sich auf zwei Factoren gründet, die Eigenart, d. h. die Anlage und Entwicklungsfähigkeit dieser organischen lebenden Formen und die Summe aller äußeren Berhältnisse, zu welchen auch die bereits gewordenen übrigen Organismen gehören: ebenso sind bei der Entwicklungsgeschichte des Menschengeschlechts einerseits Anlage und Besähigung aller Einzelwesen, andererseits jene ungeheure Schöpfung

des Menschengeistes, das Produkt vieler Jahrtausende, das geistige Substrat seiner weiteren Entwicklung ins Auge zu fassen.

Das gezähmte Pferd, der gezüchtete Ochse, die tunstvolle Dampsmaschine, die hochgebildete Sprache, das herrliche Marmorbild sind natürliche Glieder jener Machtsphäre, die ich zugleich eine geistige Atmosphäre genannt habe. Wie die Millionen der mannigfaltigsten organischen Formen ausschließlich Werke der Natur, so sind diese Schöpfungen des Menschengeistes, der ihnen sein Siegel ausgedrückt, wie der Dichter so schön sagt:

Regel wird Alles und Alles wird Bahl und Alles Bedeutung, Diefes Dienergefolg melbet ben Herricher mir an!

Auf diesem Gebiete der Erzeugnisse der voranschreitenden menschlichen Cultur wird die Entwicklungslehre wohl von Allen, auch ihren hartnäckigsten Leugnern auf den beiden anderen Gebieten, anerkannt. Man braucht in der That nur die ursprünglichsten Werkzeuge der Menschen — die Steinaxt, die Steinsäge, das Steinmesser — zu vergleichen mit den späteren Formen, um auch dem Blindesten die allmähliche Vervollkommnung bei steigender Erkenntniß, zunehmender Ersahrung und reicherem geeigneterem Material klar zu machen.

1) Einzelne Seiten des Entwicklungsgesetzes treten auf diesem Gebiete in einer handgreislichen, ich möchte sagen, naiven Weise in die Erscheinung. So die, daß sich zu der ursprünglichen Form, welche bleibt, neue individuellere Züge anbilden. Die erste Steinart war wohl ein zufällig so gesormtes Stück Rieselstein, mit welchem der Spiel= oder Kampstrieb des Menschen ihm nütliche Wirkungen aus- übte. Die Auswahl unter den vorhandenen ließ wohl bald Eine Form, die keilsörmig zugeschärfte, als die geeignetste erscheinen und sie wurde nun, wo sie seltener sich vorsand, durch eigene Arbeit hergestellt. Erstes Austreten des selbstzesertigten Wertzeugs. Zum Fällen der Bäume — oder geschah es zur Abwehr der wilden Thiere? — reichte die Schwungkraft des eigenen Arms nicht aus und die nächste Berbesserung war wohl die Besestigung der Steinzatt an einem Stücke Baumast, wodurch eine Verlängerung des Hebel=

arms erzielt wurde. Diese Befestigung ward der Anlaß zahlreicher Berfuche und Erfindungen. Neben bem Ginfügen in bas gespaltene Ende des Baumasts, welches lange Zeit die einzige Art der Besestigung war, erschien endlich die Idee, den Stiel in ein eigens gefertigtes Loch einzutreiben, als die zweckmäßigste und natürlichste Berbindung. Dies konnte aber erst in einer Zeit eintreten, wo man in der Bearbeitung des harten Materials bereits einen bedeutenden Fortschritt gemacht hatte und schon die Erfahrung angeleitet hatte, ftatt des rauh behauenen, einen glatt polirten Steinkeil mit unfaglicher Mühe sich herzustellen. Das Bekanntwerben eines neuen Materials, des schmelzbaren Rupfers, des schmiedbaren Gifens erleichterte die Arbeit und vervollkommnete die Form, welche nun, nachdem sie einmal möglichst zweckentsprechend sich erwiesen hatte, sich zu einer dauernden fixirte. Es ist gradezu merkwürdig, wie die Gegenstände des täglichen Gebrauchs sowohl in einem ungeheuren Berbreitungsbezirk, als auch in einem Berlauf von Jahrtausenden mit ganz geringen Abweichungen dieselben Formen darbieten.

- 2) Hier mag gleich die von Ernst Häckel in genialer Einsachheit sormulirte Theorie von der Ontogenie und der Phylogenie in gewissem Sinne ebenfalls ihre Anwendung sinden. Jede zweckdienliche Schöpfung des Menschengeistes war ein dis zu einer bestimmten Bollkommenheit sich entwickelndes On (Einzelwesen), welches dann auf dieser Stuse— je nach seiner Berwendbarkeit— sich in zahllosen Individuen, welche zusammen die Phyle (Gattung) bilden, reproducirt. Man mache sich eine Borstellung von den Myriaden von Stecknadeln oder Rägeln, welche dis auf den heutigen Tag verdraucht worden sind.

   So wird die Gewohnheit des Einzelmenschen zum Gebrauch, der Gebrauch zur Sitte. So kann eine einmal vorhandene Sprachsform, z. B. ein erster Comparativ, zur Stammmutter werden, aus welcher zahlreiche andere analogisch sich bilden.
- 3) Gin drittes Princip, welches in der Entwicklungslehre der organischen Wesen erkannt worden ist, war wohl schon früher auf diesem Gebiete nicht bloß ungemein wirksam, sondern auch zum

klaren Bewußtsein gekommen: es ist das Brincip der Arbeitsthei= lung. Wie die Natur in allmählichem Werben die einzelnen Organe an der geeignetsten Stelle herausbildet und fie mit den speciellen Functionen — der Bewegung, des Sehens, des Hörens — betraut, so schuf der Menschengeist sich auch seine besonderen Organe — die verschiedensten Werkzeuge zu den verschiedensten Verrichtungen; die Bearbeitung des mannigfach gearteten Bodens zu den mannigfaltigen Culturpflanzen, die Organisation der Gesellschaft nach Klassen und Ständen können hier als Beispiele dienen. Millionen mogen allnächtlich ihre Augen nach dem gestirnten himmel richten, sie werden nicht soviel sehen, als das ein Paar Augen des Aftronomen, der einzig dieser Beschäftigung obliegt. Dafür sind diese Augen in gewissem Sinne die astronomischen Augen der Menschheit. Die oben erwähnte Stecknadel dient unzähligen Gebräuchen, dafür wird sie auch ungemein zahlreich und wohlfeil hergestellt - wodurch? einzig durch Arbeittheilung. Das ist die stecknadelbildende Kraft. Wir brauchen die zu höchster Bolltommenheit entwickelten Fittiche bes Adlers, die Läufe des Hirsches nicht mehr zu beneiden; ein Stucken Blei fliegt dem Adler nach und ereilt ihn und wir vermögen durch ein wenig gespannten Dampfes uns eine Geschwindigkeit zu verleihen, deren Raschheit und Ausdauer von keinem lebenden Wefen erreicht wird.

4) Das vierte Grundgesetz ber organischen Entwicklung ist das Erreichen möglichst großer Wirkungen durch die möglichst einsachen, sparsamen Mittel. Zedes überflüssige, nicht mehr verwerthbare Organ schrumpst ein, stirbt ab oder gestaltet sich zur Uebernahme einer neuen Function um. Nach Maßgabe seiner Wichtigkeit bildet sich ein Organ auf Kosten der übrigen auß; diese treten demnach zurück und es stellt sich so stets eine Harmonie der Theile her, welche zum Leben und zur Anpassung für die äußeren Verhältnisse die geeigenetste ist. Dasselbe Princip leitet den Menschengeist in seinen Schöpfungen; ebenfalls allmählich und nach langem Tasten gelangt es zur Geltung. Als erstes Beispiel will ich die Worte James

Watt's beim Anblide einer sinnreichen Maschine anführen: "Wie schwer muß es doch gewesen sein, diese Maschine zu ersinden, da sie so einfach ist!" Auf die Sprache übertragen, ist dieses das Wesen des Classischen; der Ausdruck muß gerade nur so viel — nicht mehr, nicht weniger — geben, als die auszusprechende Idee verlangt. In diesem Sinne ließe sich das Wesen des Classischen nicht nur in den Werken der Sprache und der Kunst, sondern in allen Erzeug=nissen des Menschengeistes nachweisen.

Ein zweites Beispiel ist die Schrift. Sie geht aus von der graphischen Darftellung ber zahllosen sinnlich mahrnehmbaren Gegen= stände und versucht es dann auch immaterielle Dinge symbolisch zu bezeichnen. Aus dieser unbegrenzten Vielheit der Schriftzeichen, welche noch vermehrt wird durch die Willfürlichkeit der Darstellung, gelangt sie in der zweiten Stufe der Entwicklung zur Fixirung einer zwar außerordentlich großen, aber doch immerhin begrenzten Anzahl von Ideenbildern. Aegyptische Hieroglyphen, das chinesische Alphabet mit seinen 40.000 Zeichen. Die höchste vollkommenfte Stufe wird erreicht durch den so leichten und einfachen Mechanismus der Laut= schrift. Vierundzwanzig Zeichen genügen, um alle vorhandenen und überhaupt möglichen Worte zu bezeichnen. Interessant ist der Nachweiß, wie noch die heutigen Buchstaben den Charafter der Ableitung aus der früheren Bilderschrift tragen. (y alef Stier, Stierkopf, Beichen für A griechisch aloga, D beth, Haus, Zeichen für B griechisch βητα u. s. w.) Es ist übrigens möglich, daß die heutige Schrift trop ihres dreitausendjährigen Bestehens auf derselben Stufe, noch einer höheren Vervollkommnung d. h. größeren Vereinfachung fähig ware. Diefe wird bann zu ihrer Zeit ganz gewiß eintreten. Notenschrift 3. B., das Kind einer späteren Zeit, bedient sich viel einsacherer Mittel und bereits hat die Stenographie angefangen, im Anschlusse an diese, die höheren und tieferen Vocale durch Stellung ber Buchstaben über oder unter die Linie zu bezeichnen.

Als brittes Beispiel biene bie Sprache. Auch sie geht aus von einer unbeschränkten Fülle einfacher Wurzelwörter, die so inein=

ander fliegen, daß man fast sagen kann: Jedes Wort hat jede Bebeutung und jeder Begriff eine unzählige Menge von Wortbezeich= nungen. Innerhalb biefer Bangenesis fixiren sich allmählich bestimmtere Formen, einzelne Wörter werben vorzugsweise Träger geschlossener Begriffssphären. Der überflüssige Lurus streift sich ab, bas vorhandene Material wird zur feineren Begriffssonderung verwendet. Stufe ber monospllabischen Sprachen. (Chinesisch). Die inneren Beziehungen zwischen den einzelnen Wörtern bringen ein Zusammenwachsen und Verschmelzen berselben hervor. Zeitbestimmungen, wie: heute, morgen ic.; Versonenbezeichnungen, wie: ich und du, wir und die andern; Verneinungen und andere Abverbien verwachsen mit dem Zeitworte und Hauptworte und bringen einen wuchernden Ueberfluß von Conjugationen und Deklinationen hervor, der sich zu einem verwirrenden Uebermaße steigert, ohne ein den aufgebotenen Mitteln entsprechendes Resultat für den Gedankenausdruck zu erreichen. Stufe ber agglutinirenden Sprachen (Bastisch, Finnisch, Indianische Spr. 2c.). Der Proceh ber Siebung ober Bereinigung beginnt, ber unnöthige Ueberfluß verschwindet; nur die nothwendigsten — barum stets wiederkehrenden - Formwörter werden festgehalten: das ich, das du; die Gegenwart, die Zutunft; die Einheit, die Bielheit, hie und da auch die Zweiheit (hier wirkten die menschlichen Gliedmaßen, wie ja auch die Geschlechtssonderung in der Sprache eine große Rolle spielt) u. f. w. Stufe ber flektirenden Sprachen (Semitisch, Indogermanisch). Auch die Flexionen streifen sich ab; die Sprache bedient sich des einfachsten Mittels — der Bräpositionen und Hilfszeitwörter. Moderne, analytische Sprachen. Bermöge einer Art von Atavismas verschmelzen diese Wörtchen wieder und bilden hie und ba neue Flexionen: Gothisch: habe dedeima haben thaten wir, wir hatten altfras, aimer vos ai ich habe Sie zu lieben; neufras, je vous aimerai.

5) Die räthselhafte Erscheinung des Atavismus erlangt in den Schöpfungen des Menschengeistes eine besondere Klarheit und Durchsichtigkeit. Jener wundervolle Mikrokosmus, der Mensch mit seinen Tausenden von Anlagen und Fähigkeiten, vermag nicht immer alle diese Anlagen in gleichmäßiger Ansvannung zu bethätigen. tommen daher Zeiten, in welchen die Fähigkeit für specielle Kunft= thätigkeit abnimmt, weil mit dem Interesse die ganze Geisteskraft sich anderen Gebieten zugewandt hat. Es kann also eine früher erreichte Stufe verloren geben, es können die menschlichen Schöpfungen um eine oder mehrere Stufen zurückfallen. In der Sprache geht der ichone Wohllaut der Wortformen verloren, weil der Verstand vor= herrscht und das musikalische Ohr nicht zu Rath zieht. Das fünst= lerische Auge der Griechen hat die herrlichsten Gebilde der Plastik im perikleischen Zeitalter geschaffen, die seitdem nicht wieder erreicht worden sind. Dafür blühen die Schöpfungen der Architektur im Mittelalter, der Malerei in der Renaissance, der Musik im Zeitalter der Weltbefreiung. Der Ackerbau, in den Zeiten der römischen Republik zu hoher Bollkommenheit entwickelt (Fruchtwechsel, Reihen= cultur, Drainröhren schon 160 vor Chr.) geräth in einen mehr als tausendjährigen Verfall, aus welchem er sich erst Ende bes vorigen Jahrhunderts wieder erhebt. Zeiten der Barbarei, welche auf Verioden hoher Culturblüthe folgen, find atavistische Rückbildungen, in welchen vielleicht die gefunde, rohe Urkraft sich wieder geltend macht, um dem Sich Aufleben durch die allzu verfeinerte, verweichlichende Einzelentfaltung entgegenzuwirken. Auf den Wildstamm propfen die Gartner die zu fünstlicher Vollkommenheit gezüchtete Rose oder Frucht. Sie wissen, daß dieselben auf eigenem Stamme leicht degeneriren. dieser doch etwas eingebüßt, was dem Wildling nicht abgeht. Atavismus ist der Rückfall unter die Zuchtruthe des Despotismus nach dem vernunftgemäßen Aufbau freier Verfassungen (griechische Tyrannis, Cromwell, Napoleon), Atavismus die Umwandlung der edlen Chriftuslehre in dufteren Dogmenzwang und finnbethörenden Fetischbienft, Atavismus der sehnsuchtsweiche Weltschmerz und das Biederaufwärmen mittelalterlicher Religionsformen nach ber Erlöfung und Befreiung der Menschenvernunft durch moderne Philosophie und Bissenschaft. Letteres Beispiel, als ein von den meisten heutigen Menschen bewußt durchlebtes, dürfte darum am anschaulichsten 3 \*

sein. Die alte Gewöhnung der Chrfurcht vor den religiösen Formen, die garten Bande der Bietät, die uns an sie knüpfen, da fie unseren Eltern und Großeltern heilig waren und unsere Mütter uns die Händchen falteten zum frommen Gebete, die Befriedigung des höchsten Idealitätsbranges, die füßen Erinnerungen der hohen driftlichen Feste, die das Naturleben mit wonnigem Zauber umtleiben — wer möchte sie alle aufzählen die geheimnifvollen Kräfte, die außer dem hohen ethischen Gehalte bes Chriftenthums, bas für jedes Leiden einen Trost, für jede Schwäche eine Verzeihung hat, uns umweben und une zurüchalten möchten von der Bahn, auf welcher die menfch= liche Vernunft uns die Leuchte voranträgt. Bedenkt man weiter, welche Greuel und Miffethaten bie von der Rette gelöften Sclaven im Namen der heiligen Freiheit und Vernunft begangen, wie die ersten Schritte ber emancipirten Menschheit ein bachantischer Taumel zu wildem Sinnengenuß und blutgieriger Mordluft gewesen sind; bann wird uns jener Rückschritt nur allzu begreiflich erscheinen. Ebenso natürlich ift es aber, daß ein Bolk, das von allen jenen Erinnerungen nicht umfangen, vom Glücke jenes frommen Rinder= glaubens nicht bezaubert war — also ein historischer Wildling die neue Lehre frischer und gefünder aufnehmen und die mächtigen Waffen, welche fie bietet, zuversichtlicher und barum erfolgreicher zu fünftigen Siegen verwerthen wird. So hat ja auch unser großer Dichter mit vollem Rechte die neue Welt in ähnlichem Sinne glücklich gepriesen:

Amerita, du hast es besser Als unser Continent, der alte; Du hast teine zersallenen Schlösser Und teine Basalte!

Ich benke, dies Beispiel durchleuchtet und durchgeistet das Princip des Atavismns, da in ihm lauter bewußte Seelenkräfte thätig sind, die ins Reich des Unbewußten übertragen, eine treffliche Analogie sind zu der merkwürdigen Erscheinung, daß der edle Pfirsich auf dem harten Schlehdorn besser gedeiht, als auf dem eigenen Stamme; daß eine veredelte Rose auf einen farbenverwandten Stamm oculirt, leichter begenerirt, als auf einem grundverschiedenen Stamme.

6.) Das Werden der Geistesschöpfungen der Menschheit und ihre Fortentwicklung ist ebenso bedingt, wie das der Naturwesen, durch das große Princip der Kreuzung. Immer ist es das Zusammentreffen großer, in sich abgeschlossener Cultursphären gewesen, welche einen neuen an Erfindungen und Entbeckungen reichen Fort= schritt ber Menscheit bedingten. Sich ben Einwirkungen von Außen verschließende Bölter find stationar geblieben; fie haben sich schärfer individualifirt, wie neu entstehende Arten unter dem Ginflusse der Golirung. Die erste große Geisteszeugung in historischer Zeit fand statt in dem schönen Hellas, der Wiege der Freiheit, der Kunst und der Wissenschaft, durch die zahlreichen Berührungen mit dem Drient, Aegyptern, Phonikern, Perfern. Die zweite durch die Bermählung bes griechischen mit dem römischen (etruskisch-latinischen) Geiste. Die britte burch bie Berührung ber ethisch vertieften judischen Weltan= schauung mit der griechisch=römischen Cultur. Paulus in Ephefus und Athen, Titus in Jerufalem welche Gegenfäte zweier Welten, Die taum einen Berührungspunkt zu haben scheinen und doch erblüht aus ihnen in wunderbarer und mächtiger Wechselwirkung der Geistes= inhalt zweier Jahrtausende — das Christenthum! Die vierte durch den Zusammenstoß der christlichen Völker mit dem Islam und dem wunderreichen Morgenland. Man muß den Ausdruck des naiven Erstaunens hören, mit welchem die christlichen Ritter das Vorhanden= sein einer von der ihrigen grundverschiedenen Welt bemerken. höchste Triumph, die gewaltigste Kraftäußerung des christlichen Geistes, der kirchlichen Autorität wurde zugleich das Ferment feiner Auflösung und Umwandlung. Die fünfte burch bas Bekanntwerden eines neuen Welttheils, welcher ber Menschheit im Spiegelbilbe ihre eigene Kindheit, die Ausgangspunkte ihrer Cultur vorhielt und sie zur Reflexion, zum Nachdenken über sich selbst veranlaßte. Berichten der Amerika-Reisenden beginnt die Entwicklungslehre ihre stille Arbeit. Gleichzeitig erwacht die römisch-griechische Cultur aus ihrem langen Todesschlummer und mit dem Ungestüm elektrischer Spannung fturzt fich die bildungshungrige und lebensdurstige Menschheit auf biese neue Welt, wunderbare Kinder in der Umarmung erzeugend. Das neue Zeitbewußtsein prägt sich am schärfsten aus in dem kühnen, fast dämonischen Spötter Rabelais, der mit der flammenden Geißel die hochaufgehäuften Garben der Vergangenheit in Brand steckt und dem naiven Zweisler Montaigne, der genährt durch die Schriften des Alterthums und die Wunderberichte aus den neuentdeckten Ländern alle Fragen schon auswirft, die uns heute bewegen und darauf nur die Sine Antwort hat: que sais-jo?

- 7.) Als ein Beispiel ber stillen Ausbildung in ber Isolirung, burch welche die Natur ihre constanten Arten schafft, will ich zunächst ben orientalischen Despotismus anführen, ber allein im Stande war burch Anspannung zahlloser Kräfte jene ersten Wunderwerke mensch= lichen Kunftfleißes zu erschaffen, ohne beren Borhandensein eine spätere Runftentwicklung vielleicht nicht möglich gewesen wäre. Hieher gehören auch die zahllosen Bände talmudischer und scholaftischer Gelehrsamkeit, welche keineswegs so resultatios gewesen sind als man gewöhnlich annimmt, benn an ihnen übte ber menschliche Geift feine fritische und eregetische Rraft, welche er später gegen diese religiösen Stoffe und dann auf bessere Dinge anwandte. Daß die stille Ent= faltung der nationalen Runft nur in den glücklichen Zeiten politischer Unabhängigkeit und ungeftörten Behagens möglich ift, beweifen die Beispiele aller Bolker von den Griechen bis auf die Deutschen. In ber Einsamkeit der Bufte reiften die hohen Gedanken der Religions= ftifter, in vollkommner Weltentfremdung ergründete Spinoza die tief= finniasten Wahrheiten und in förmlicher Abgeschlossenheit läuterte Descartes seine Ideen, welche bie Fundamentalfate ber mobernen Philosophie geworden sind. Die stillen Träumer sind von jeher die bedeutenden Männer geworden, diese Beisheit möge sich die Padagogik zu Herzen nehmen, damit es ihr nicht ergebe, wie dem großen Niebuhr, ber ben Sir Francis Scott beklagte, daß er einen so einfältigen Sohn habe. Diefer Sohn war kein anderer, als -Walter Scott.
  - 8.) Bekanntlich hat das Werk Darwin's, in welchem er die

Theorie der Pangenesis darstellt, am wenigsten den Beifall seiner Anhänger erworden. Man hat es einen verfrühten Versuch, die Räthsel des organischen Lebens zu lösen, genannt, hat dabei die vorsichtige, sonst nur Fuß um Fuß auf den sesten Boden der Thatsachen sehnde Methode des Verfassers vermißt und der Hypothese selbst Mangel an Klarheit und innerer Logik vorgeworsen. Diese Vorzwürse sind nicht unbegründet in Bezug auf die Aussührung des Gedantens, die Idee selbst ist eine richtige, gewissermaßen der Schlußstein des ganzen Systems und ich will versuchen, im Folgenden vielsleicht etwas zur richtigeren Begründung, schärferen Begrenzung und helleren Beleuchtung dieser Theorie beizutragen. Ich gehe dabei von dem schon einmal benutzten Beispiele aus.

Die höchst merkwürdige Stelle, an welcher das Pfirssichreis sich mit dem Schlehdornstämmchen verbindet und letzteres statt der kleinen herben Beere die große, schöne und süße Frucht erzeugt, hat mich immer und immer wieder zu neuem Nachdenken veranlaßt. Und so oft ich meine Gedanken davon ablenken wollte, siel mir immer das schöne Wort unseres großen Lessing ein: "Das Ziel des Nachdenkens ist sür die Menschen stets da gewesen, wo sie mit Autoritäten in Conslict kommen oder des Denkens müde wurden."

Eine Jahrhunderte fortgesetzte Züchtung, bei welcher ber zwecksbewußte menschliche Geist stets die geeignetsten Exemplare auswählte und mit einander befruchtete, führte zu einem Resultate, welches durch Summirung der beabsichtigten Eigenthümlichkeiten endlich jene Differenzirung auswies, welche das Ziel des Strebens war. Wir können es uns aber nicht anders vorstellen, als daß diese Differenzirung bereits in dem Stämmchen der Culturpslanze vorshanden ist, denn sonst würde nicht der Ast die eigenartige Blüte und spätere Frucht erzeugen können. An der Pfropsstelle nun stehen einerseits die Zellen und Gesäße des Wildlings d. h. solche Zellen und Gesäße (a), wie sie die Culturpslanze beispielsweise vor tausend Jahren hatte, ehe die allmähliche Differenzirung eintrat, andererseits die durch tausendjährige Umsormung total veränderten Zellen und

Gefäße (b) des Pfropfreises. Was geschieht also? Die Zellen und Gefäße a nehmen unter der Einwirkung der Zellen und Gefäße bunmittelbar deren höchst eigenthümlich differenzirte Structur und Bildung an.

Das ist für und num zwar ein großes Geheimniß, aber ein offenbares in seiner Erscheinung, unergründlich nur in seinen Ursachen, da unsere Ersahrung noch nicht in die Tiesen der Arbeit des unendlich Kleinen gedrungen ist. Die Conclusionen aber sind zwingend für ein logisches Denken.

Das Geset lautet demnach: Indisserente (man erlaube mir den kurzen Ausdruck, dessen Bedeutung aus dem Zusammenhang sich ergibt) organische Formen verwandeln sich unter der Einwirkung höchst eigenthümlich differenzirter, innerhalb einer gewissen Grenze, unmittelbar in letztere. Dieses Geset enthält ein kleines, zeitliches Element der Pangenesis.\*) Es ist ein complexer Maßstab, mit welchem wir analoge, viel complicirtere Erscheinungen des organischen Lebens — die Umwandlung der Gewebe in die eigenthümliche Sub-

<sup>\*)</sup> Ich bin barauf gefaßt, baß man biese Debuctionen "Naturphilosophie" nennen und mir bem Laien, der über naturwissenschaftliche Dinge philosophirt, von benen er nichts versieht, bas abschreckende Beispiel jenes speculativen Geistes vorhalten wird, der sich vermaß, ein Kamel "a priori" zu construiren.

Darauf hätte ich zu antworten: daß Schleiden, Endlicher u. s. w. die Erscheinung wohl in ihrer Physiognomie (Beränderungen an Zellen, Zellen-tern, Sastbewegung u. s. w.) genauer kennen, daß der Compler ihrer Aussassigung viel mehr Merkmale enthält, daß sie dieselbe aber trotz alledem nicht anders zu erklären vermögen, als ich in meinem Unverstand. Sie hantiren eben auch mit complexen Maßstäben. Bon der einsachen Erklärung durch chemische und mechanische Wirkungen ist eben die Wissenschaft auch noch durch ungeheure Entsernungen getrennt.

Fragt man mich aber, warum ich mich benn burchaus auf jene Pfropfftelle capricire und mich nicht mit der viel gewöhnlicheren und ebenso einsachen Wahrenehmung begnüge, daß der Pflanzenkeim aus den Bodenbestandtheilen und der Atmosphäre den Baustoff zu seinem Körper aufnimmt, so sage ich, weil dies unendlich complicirtere Berhältnisse sind, zu welchen uns der Schlüssel des Bereständnisses vollständig sehlt. Hier an der Pfropfstelle dagegen, können wir die Natur gleichsam, wie der Franzose sagt, prendre sur le kait. Sie gibt uns gleichsam selber einen Maßstad an die Hand, es ist ein "geländerter Steg, der zwischen einer ewigen Höh und ewigen Tiefe sicher" den Gedanken von einer in vielhundert-

stanz und Structur der Knochen, Hörner, Seh=, Gehör=, Tastorgane, die merkwürdige Reproductionskraft gewisser Mollusken und Schal=thiere u. s. w. uns zu erklären haben. Complexe Maßstäbe sind aber bei der Naturbetrachtung durchaus nothwendig; denn nur in weiter, unerreichbarer Ferne sieht unser Auge die einsachen Elemente, aus denen sich alles aufbaut und dennoch beziehen wir dieselben so gerne in unsere Auffassung der Naturwesen ein, weil unser Denken gewohnt ist, nach Analogie der menschlichen Cultur, von dem Einsachen zu dem Complicirten voranzuschreiten.

Uebertragen wir dieses Gesetz aus dem Reiche des Unbewußten in die Sphäre menschlicher Geiftesthätigkeit, so bieten sich uns in den Bildungen der Gesellschaft und ihren einzelnen Formen zahl= reiche und classische Beispiele. Die in den uralten Civilisationen so regelmäßig vortommenden Classen=, Raften= und Ständesonderungen, der bei den Naturvölkern eingefleischte Clan- und Stammgenoffengeist, der mit töblichem Hasse ben Nachbarstamm verfolgt — was sind sie anders als gesonderte, höchst eigenthümliche Züchtungen, welche innerhalb der Genossenschaft das Einzelwesen zu einer bestimmten, dem Ganzen förderlichen Thätigkeit und Fähigkeit — Herrschen, Dienen, Ackerbauen, Gewerbe, Rämpfen — heranentwickelt. Gerade weil die einzelnen Elemente in diefen Anfangsstufen noch indifferenter sind d. h. weil nur wenig Unterschied zwischen den Genossen der ver= schiebenen Stände und Stämme ift, scheint ein Naturtrieb dieselben um so mehr auseinander zu halten, jeder Bermischung vorzubeugen - man bente boch nur an die durch religiöse Schrecken, Furcht vor Berunreinigung fo ftreng eingehaltene Sonderung der indischen Kasten, die jahrhundertelangen Rämpfe der römischen Blebejer um das Connubium u. s. w. Da finden wir es denn wohl begreiflich,

tausendjährigem Werden entstandenen Erscheinungsform zu einer in tausends jährigem Umbilben differenzirten Form hinüberführt.

Berfuhr ja doch Darwin auch nicht anders, als daß er die in der turgen historischen Zeitspanne vorgehenden Umanderungen organischer Wesen als complexe Raßftabe benutzte, mit deren Husen burgegangenen Umwandlungen und Artenbilbungen construirte.

baß der berühmteste Denker des Alterthums, Aristoteles, dessen großentige Abstractionsgabe stets mit seiner eben so großen Beobachtungsegabe Hand in Hand ging, das bis zu seiner Zeit wohl noch unversbrüchliche Gesetz außsprach: "Εσσεται γάρ έχ βασιλέως βασιλεύς χαλ έχ δούλου δοῦλος εἰς τὸν άἐι χρένον.\*) Es ist dies eigentlich dasselbe, was schon der alte Homer in seiner Weise dichterisch begründete: "Die Hälfte der Krast nimmt ja der weitschauende Zeus dem Wanne, der den Tag der Knechtschaft erblickte."

Wie ist es nun aber heute, wo der wunderbar gegliederte Organismus der Gesellschaft sich so mannigsaltige, individuell charakterisirte, zu speciellster Thätigkeit berusene und besähigte Classen als Einzelorgane gebildet hat? Sehen wir da nicht tagtäglich, wie die einzelne Belle, der einzelne Mensch, sich von seinem Mutterstocke loslöst, durch die ihm entgegenstehenden Sonderungen, Wendungen, Gesähreihen kräftig indurch arbeitet und endlich an jenem Centrum und Organ sich anseht und entwickelt, zu welchem ihn seine innersten Anlagen und Besähigungen berusen haben. Dort wird der zum tüchtigen Astronomen, zum ausgezeichneten Künstler, zum trefslichen Feldherrn, der in der alten scharf gesonderten Gliederung als Handwerker, als Pflüger, als Priester verkümmert wäre. Ist dies nicht eine Pangenesis im Dienste der großen Ganzen — Nation und Menschheit — welche beren Zwecke aufs trefslichste und energischste fördert.

Doch will ich an der Hand der Weltgeschichte noch einige frappante Belege des Gesagten anführen: Der hohe Beruf der Römer zur Weltherrschaft gründete sich allerdings auf ihre ursprünglichen Anlagen und die daraus hervorgehenden Institutionen. Die Wögslichkeit der Erreichung ihres Zweckes lag aber doch hauptsächlich darin, daß sie die Befähigung besaßen, die mit Waffengewalt unterworfenen, seindlichen Bölker sich zu assimiliren d. h. zu ächten Kömern zu machen. Das ähnliche Vorhaben Napoleons mußte an dem Widerstand der bestimmt ausgeprägten Nationalitäten scheitern; das

<sup>\*)</sup> Es wird vom König ein König, vom Sclaven ein Sclave abstammen heute und allezeit.

gegen gelang es der scharfen Eigenart, der hohen Klugheit und unsermüdeten Energie des kleinen Preußens die gewaltigen Glieder der deutschen Nation mit seinem militärischen und staatlichen Leben zu durchdringen.

Der hohe Beruf bes Chriftenthums zur Weltreligion lag in bem Umstande, daß alle Bölker im Stande waren, sich innerhalb seines Ideen- und Anschauungskreises zurechtzusinden. Der eigentliche Schöpfer des Christenthums ist Paulus, der den Ruf an die Heiden ergehen ließ. Das Judenthum welches sich über die nationalen Boruntheile nicht erheben konnte, mochte sich zu einer ebenso reinen und edlen Sittenlehre verklärt haben, die Wirkung der Pangenesis war unmöglich, weil der Trieb der nationalen Sonderung bei diesem Bolke noch vorwaltete. Es erging dem "auserwählten" Bolke, wie es in unseren Tagen dem starren, unsehlbaren Katholicsmus ergeht.

In diesen beiden großen welthistorischen Thatsachen liegt der Proces der Pangenesis deutlich zu Tage. Die gabe Lebenstraft des römischen Wesens, sein aanz eigenthümlicher politischer Charafter, welchen wir gewohnt find mit nationaler Entwicklung im engften Busammenhang zu benken; sie haben bennoch eine folche Weite und Affimilationstraft, daß der Marfer, der Struster, der Samniter, ber unteritalische Grieche in die Sphare hereingezogen, nicht als woter Stoff umwachsen wird, sondern unmittelbar an dem organischen Leben theilnimmt, als organisches Glied sich ihm einfügt Daß der Italiener, der byzantinische Grieche, der fraftvoll gefunde Bermane, ber halbwilde Fre, ber abergläubische Slave, ber phan= taftische Celte — daß sie alle in dem Ideenkreise des Christenthums sich vereinigen konnten, alle ihre im innersten Wefen verwachsenen national-religiösen Borftellungen und Affektionen aufgeben oder umbilden tonnten und fich unter bem gemeinsamen Ramen Chriften zusammenfanden, der neben zahllosen individuellen Verschiedenheiten doch auch eine große Sphäre von unveränderlicher Eigenthümlichkeit in sich schloß, das ist, nach meinem Dafürhalten, das größte und wunderbarfte Beispiel von Bangenesis, welches wir kennen.

Wollte ich das betretene Gebiet wieder verlassen, so könnte ich darauf hinweisen, wie dieselbe Assimilationskraft in der Sprache obwaltet, welche ganz fremdartige Stosse in ihren eigenen Leib, ihr eigenes Fleisch und Blut verwandelt, mit ihrem Leben so durchdringt, daß sie ununterscheidbare Theile derselben ausmachen. Wer ahnt in schreibe, schrieb, geschrieben das Fremdwort soribere; wer in matt, ermatten, Mattigkeit das arabische mat todt (aus Persisch Shah mat der König ist todt), wer in Lärm, lärmen 2c. das italienische all' arme! das französische alarme? wer in unserem Kappzaum das italienische cavezzone? und in dem französischen espiègle den deutschen Eulenspiegel?

Ich kehre zur Betrachtung der gesellschaftlichen Organisation zurück, welche in der modernen Welt die schönste und unwiderleglichste Begründung der Pangenesis enthält. Die seingegliederten und aussäußerste differenzirten Organe dieser Gesellschaft, sie nehmen ihre Elemente und Bildungsmaterial überall her, während früher Zunstweschlechts- und landsmannschaftliche Schranken die freie Circulation hemmten und den viel gröberen Organen einen mehrentheils ungeeigneteren Stoff zusührten. Daß der Corse und Franzosenseind Bonaparte der große Seersührer und mächtige Herrscher der Franzosen, daß der schwedische Soldat Blücher der gewaltige deutsche Kriegsheld und patriotische Preuße, der Buchbindergeselle Faraday der ausgezeichnete Physiter, so mancher Vollblutneger ein tüchtiger englischer Advokat oder Schauspieler geworden sind, das sind moderne Wunder der Pangenesis.

Man wird mir nun einwenden: "Dem ist keineswegs so wie du sagst. Bei der Standeswahl entscheidet gar oft der Zufall, mehr noch die Geburt, welche doch auch eine Art von Zufälligkeit ist." Das letztere kann ich nicht zugeben, dagegen sprechen zu laut die vielen Beispiele der Vererbung und Vervolltommnung besonderer Fähigteiten in gewissen Familien (die großen Musiker Bach, die Natursforscher Jussieu und viele andere sind leuchtende Beispiele). Wenn nun der Sohn des Arztes am liebsten Arzt wird, der Sohn des

Malers entschiedene Neigung zum Künstlerstande hat u. f. f., so äußert sich auch hier ein bestimmtes Naturgesetz, deffen Resultat eine jortgesette Rüchtung ist.\*) Wenn aber die Geburt in manchen Källen wie eine bloße Rufälligkeit wirkt und der unbefähigte Sohn eines Regierungsbeamten wieder an die Staatsfrippe angebunden wird, ber friedliebende Sohn eines tüchtigen Generals im Pulverbampfe zu commandiren hat und allerwege noch vielfach der Spruch gelten muß: "Wem Gott ein Amt gibt, bem gibt er auch Berftand," fo wären dieses nach meiner Ansicht eher Beweise für das Obwalten der Bangenefis. Denn hier werben neutrale, oder heterogene Elemente von dem Leben des Organs derart aufgesogen und soviel möglich umgebildet, daß wir uns billig barüber verwundern muffen. Bußt dabei auch das Organ etwas von seiner Tüchtigkeit ein, wird es weniger tauglich zu ber ihm eigenthümlichen Lebensäußerung, fo muffen wir dagegen bedenken, daß ja auch nicht bei allen Menschen sich Augen, Ohren u. f. f. gleich vollkommen entwickeln. Die Gesammt= lebenstraft bes Organismus tommt aber auch folchen unvolltomm= neren Organen zu Gute und ein gefunder Staat, ein treffliches Beer finden sieh auch mit ein paar unfähigen Regierungsbeamten und höheren Officieren zurecht, wie ein gesunder Mensch an seinem etwas schwächeren Auge lange nicht fo leicht erkranken wird als ein tachettischer.

Der Sat, ben ich oben in abstratter Allgemeinheit aufgestellt habe, daß es in der heutigen Gliederung des gesellschaftlichen Organismus jedem Elemente leicht gemacht sei, sich von seiner ursprünglichen Stelle loszureißen und an die seiner inneren Befähigung am besten zusagende anzusetzen, ist weit entfernt, schon jest eine solche

<sup>\*)</sup> Ber hat diefes Gefet für die moralische Welt schöner ausgesprochen, als unfer großer Dichter:

Denn es erzeugt nicht gleich Ein Haus den Halbgott, noch das Ungeheuer; Erst eine Reihe Böser oder Guter Bringt endlich das Entsehen, bringt die Freude Der Welt hervor.

allgemeine Gültigkeit zu haben: er spricht nur die Tendenz, da Bilbungsstreben der Gegenwart aus. Die französische Revolutio war eine heftige Entwicklungskrise dieses Bestrebens, die Freizügigke ist ein ruhiger Schritt nach jenem Ziele zu. Um also jenen Sa auf sein richtiges Maaß zu beschränken, will ich zum Schlusse einfaches Erlebniß mittheilen, welches sich mir unvergeßlich eings prägt hat.

Es war an einem schönen Sommerabend. Ich faß, auf die A1 funft des Zuges wartend, in einem öffentlichen Garten vor dem Thor einer großen Fabritstadt. Mir gegenüber ein Mann, ber meine Auf merksamkeit lebhaft erregte. Seiner Kleidung nach gehörte er den besseren Ständen an und doch lag in seinem Gesichte etwas von jenem Herben, Bitteren, das nur dem modernen Sclavenstande, dem Fabrit-Elend eignet. Es ist der Ausdruck innerster Berdüsterung die ich nicht besser bezeichnen tann, als daß man auf einem folcher Gesichte zu lesen glaubt, daß diesem Menschen nie eine Mutter at ber Wiege gelächelt, nie ein gutes Weib ben sauren Schweiß be Arbeit vom Antlit gewischt, kein geliebtes Kind die finsteren Falter auf der Stirne geglättet hat. Ich begann ein Gespräch mit ihm un' hörte, daß er früher Fabrikarbeiter gewesen, daß er von seinen zehnten Jahre an von früh bis spät in jener feelenlosen, verdum menden Thätigkeit geseufzt habe. "Als ich zu reiferem Bewußtseit gelangte, ba qualte mich ber Gebanke, bag ich mein ganges Leber lang wie eine Maschine in diesen dumpfen Räumen unter solche Gesellschaft hinbrüten musse. Dieser Gebanke raubte mir die Racht ruhe, in qualvollen, schlaflosen Stunden reifte in mir endlich de Entschluß mich herauszuarbeiten. Da ersparte ich mir denn di färglichen Kreuzer und heimkehrend von der ermübenden Tagesarbei setzte ich mich an meine Bücher und lernte ordentlich lefen un' schreiben. Endlich hatte ich ein wenig gefördert, endlich fühlte ich einen kleinen Abstand zwischen mir und meinen Rameraden gewonner Das gab mir Selbstbewußtsein und Kraft, noch mehr zu erreicher Aber ich versichere Sie, lieber Herr, daß mehr als einmal das Wasse mir bis an den Mund ging und drohte mich in die Tiefe wieder hinabzureißen. Es war meine Ausdauer, die Festigkeit meines Ent= schlusses, werden Sie fagen, die mir heraushalfen, ich weiß nicht ob es nicht vielleicht mehr verzweiflungsvolle Angst war, die ja manchmal dem Ertrinkenden eine übermenschliche Kraft gibt. Als ich mir einige Sprachkenntnisse angeeignet, stellte ich mich den Fabrikherren vor und bat in ihrem Bureau verwendet zu werden. bereitwillig und jest habe ich es nach und nach zu einer guten Stellung gebracht. Ich werde aber nie die Augenblicke vergessen, in denen mir der Muth zu sinken drohte und ich nahe daran war, mich willenlos dem Elend, der Robbeit, der Gemeinheit anheimzugeben." Ich hörte ihn mit inniger Theilnahme an und begriff nun, welche Seelenqualen der Verlassenheit, welche Angst vor dem völligen Bertommen dem Armen jenen herben, dufteren Ausdruck aufgeprägt Er war mir aber ein benkwürdiges Beispiel jener Kraft, welche die Zelle von ihrem dunklen Standorte in der Tiefe losreißt und sie durch alle Hindernisse an die Veripherie des Organismus treibt, wo sie in einer edleren Umgebung an dem höheren Leben theilnimmt, es ihr vergönnt wird, für das Sonnenlicht, die feinen Schwingungen des Aethers empfänglich zu werden und dem großen Trieb aller Wesen zu gehorchen, das unser Dichter in den unvergleichlichen Worten ausspricht: "in Werbeluft schaffenber Freude nah" zu fein.

## Circuli vitiosi.

Ein Promemoria an die Gegner der Entwicklungs= Theorie.

Unter Circulus vitiosus versteht man die Begründung eines Satzes durch einen anderen, den man hernach wieder von ersterem ableitet.

"Warum enthält die heilige Schrift Gottes Wort?" Weil unsere heilige Religion dieses sagt. "Warum ist unsere Religion zweisellose Wahrheit?" Weil die heilige Schrift es sagt. — Diese Art der Beweissührung wollte einem Alumnus des hiesigen Seminars nicht einseuchten; er opponirte, bat um Auftlärung, wurde auf das sacrisicium intellectus, das Opfern seiner Vernunft, hingewiesen und da er sich zu diesem nicht entschließen konnte, schüttelte er den Staub von seinen Küßen und wanderte aus nach Amerika.

"Die Arten find constant!" Was versteht man unter Arten? "Solche Wesen, die, sich selbst bis auf geringsügige Unterschiede ähnlich, fruchtbare Verbindungen eingehen." "Wer definirt die Arten?" Wir Menschen. "Warum rechnen wir zwei so verschiedene Wesen, wie ein Bologneser Hündchen und einen Neusundländer zu derselben Art?" Weil sich bei ihnen Descendenz nachweisen läßt. Und was heißt demnach schließlich constant sein? Doch wohl nichts anderes, als descendiren?" Das ist denn doch ein circulus vitiosus der besten Sorte, wenn es nicht ein idem per idem ist!"

Barietäten, geringfügige Unterschiede einerseits und Gattungscharaktere oder Theen andererseits! Oh, Monsieur, tout est la! würde ein Franzose ausrusen, der sich durch das Wort Art ebenso imponiren ließe, wie weiland die Scholastiker durch die Aseitäten, die Anhänger Spinoza's durch die causa sui, die Hegelianer durch das An= und für sich sein! Wir müssen demnach schon einen Mondbewohner citiren, da die tellurischen Geschöpfe, Menschen genannt, zu sehr unter der Einwirkung der hergebrachten Worte stehen, als daß ihnen ein unbesangenes Urtheil zustände.

Befagter Mondbewohner fame also zu einem vorübergehenden Besuch auf unsere Erde und ließe sich von einem tüchtigen Anatomen und Physiologen die Eigenthümlichkeiten bes Baus und ber Organe ber irdischen Säugethiere erklären. "Und diese enormen Aehnlichkeiten aller diefer Wefen, wie find fie zu erklären?" Bitte, doch aber auch die Berschiedenheiten der einzelnen Gattungen nicht außer Acht zu lassen, welche dieselben streng sondern. "Berschiedenheiten! Wesen mit folchen Berdauungs-, Respirations-, Empfindungs- und Generations=Apparaten! Das ist eine folche Masse von Aehnlichkeiten, daß daneben die Unterschiede gar nicht in Betracht gezogen werden Ja zwischen dem niedrigsten Thierleben und den un= organischen Stoffen ist ein Unterschied größer als die Entfernung eures Planeten von der Sonne, mährend die einzelnen Formen des Thierlebens sich so schön aneinander schließen, daß der Aufammen= hang zwischen dem einen und dem anderen die Uebergänge Einer Form zu einer nächst vollkommenen auch dem Blindesten klar werden muß." "So fassen es allerdings Darwin und Ernst Häckel!" "Bitte, wo wohnen diese Herrn, ich eile ihnen einen Besuch zu machen und sie meiner vollkommenften Uebereinstimmung zu versichern."

Was ein rechter Natursorscher ist, mag er nun hüben ober brüben stehen, Constanz ober Bariation ber Arten auf seine Fahne geschrieben haben, das Eine wird er nicht läugnen können, daß alles organische Leben sich aus dem unorganischen Stosse aufbaut. Die Anhänger der Constanz haben aber einen ungeheuren Respekt vor der Descendenz: omne vivum ex ovo, wie die moderne Naturwissenschaft, König von König, Sclave von Sclave wie Aristoteles sagte. Die Schöpfung durch Geburt, meint der Herzog von Argyll, wobei er sich bei jeder neuen Art eine besondere Schöpfung durch Gott Bater vorstellt. Daß es gerade ein Herzog ist, der auf den "Geburtsadel" nicht verzichten will, erscheint weniger befremdlich. Da nun nach Ansicht jener österreichischen Dame der "Wensch eigentlich erst beim

Baron anfängt", so dürfte letterer auch nicht als das Produkt einer jahrhundertelangen Züchtung angesehen werden, sondern müßte als Stammvater einer neuen Art vom lieben Gott durch einen speciellen Schöpfungsact und zwar aus einem besonderen Stoffe gebacken worden sein.

Nun möchte ich boch fragen, wer die Descendenz pietätvoller behandelt, wer mehr die Constanz betont, derjenige welcher den unsgeheuren Sprung zwischen unorganischem Stoffe und dem volltommenen Wesen auf einmal vor sich gehen läßt oder der welcher auch das einsachste Thierleben erst den Schluß, das Resultat früherer einsacher Formen sein läßt, die im Verlause einer unendlichen Zeit das große dis jest unerklärte Naturgeheimniß möglich machten, daß ein organisches Wesen im Stande war, sich selbst zu erneuern d. h. die Durchgangspsorte zu einem oder vielen ganz gleichartigen Wesen zu werden.

Daß des Menschen Fortdauer auf das Vorhandensein von Rüben, Körnern, Heuschrecken, Schasen, Kindern gebaut ist — daß er nicht im Stande ist, unorganischen Stoss sich zu assimiliren, das können sie nicht leugnen. Es widerstrebt aber ihrem Hochmuth, die Entstehung des Menschen aus einem noch so volltommenen Wesen, als Durchzgangspforte ausgefaßt, anzunehmen. Als wäre die Abhängigkeit von Pstanzenwurzeln und eklem Gewürm, zu denen er schon seine Zusstucht nahm, um nicht zu verhungern, edler; und als wäre der Kannibalismus die edelste Art der Erhaltung der Existenz!

Welch ein Mangel von logischem Denken! Welche Abhängigkeit von hergebrachten Ansichten, die sich an bestimmte Worte geheftet haben, von denen sie sich nicht losmachen können.

Und eines dieser Worte, aus welchem so viele andere entstanden sind, die sich in ewigem Kreislauf wiederholen, lautet:

"Und Gott der Herr machte den Menschen aus einem Erdenkloß, und er bließ ihm ein den lebendigen Odem in seine Nase. Und also ward der Mensch eine lebendige Seele."

## III. Geist und Körper.

"hier nun ichließt bie Ratur ben Ring ber emigen Rrafte,

Doch ein neuer sogleich saffet ben vorigen an, Daß die Kette sich fort durch alle Zeiten verlänge Und das Ganze belebt, sowie das Einzelne sei. Goethe.

|   | • |  |
|---|---|--|
|   |   |  |
|   | • |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
| · |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |

Die monistische Beltanschauung, ber bie Zukunft angehört, verlangt von uns mit zwingender Rothwendigkeit:

I. Die Annahme eines einheitlichen Naturwesens, zu bessen Gigenschaften bie Ausbehnung und die Empfindung gehört.

II. Das Geistesleben des Menschen ift die höchste, uns befannte Entjaltung ber letzteren Eigenschaft.

III. Wir haben dieses Geistesleben als die Wirtung eines Theils ber Naturwesen auf einen bestimmt abgegrenzten anderen Theil anzunehmen.

IV. Je größer die Zahl der Wirkungen, um so volltommener muß dieser letztere Theil sich gestalten.

V. Die Bervielfältigung ber Wirkungen wird baburch unbegrenzt, daß irgend ein Besen — burch Erneuerung seiner selbst — bie vorhergehenden bewahren, und neue hinzu aufnehmen kann.

VI. Dies wird erreicht burch die Generation. Organische Wefen.

VII. Wir haben also — lettere einmal angenommen — eine natürliche Erziehung zum Bolltommneren vom Unvolltommneren ausgehend anzunehmen.

VIII. Jebe folgende Stufe ist Entwicklung (Differenzirung) aus der vorhergehenden. Letztere ist also gleichzeitig die Durchgangspsorte und Bildungsstoff.

IX. Jebe volltommnere Stufe ift für uns die Erklärung einer

früheren, welche wir als Tendenz zu dieser auffassen lernen. In diesem Sinne reden wir anthropomorphisch von Absichten der Natur.

X. Das uns am vollkommensten Bewußte, also Bekannteste ist unser eigener Geist (Empfindungsleben). Die in ihm gehäuften Wirkungen setzen wir nach außen und fassen uns selbst so als besondere Wesen auf.

XI. Die Dinge außer uns stellen wir uns nothgebrungen zuerst als uns selbst gleichartig vor (anthropomorphisch).

XII. Mit der Zeit lernen wir ihre Berschiedenheit kennen, indem die Einzelwirkung durch öftere Wiederkehr an dem Dinge haften bleibt, ihm zugeschrieben und durch die Sprache figirt wird.

XIII. Sobald die Sprache vorhanden, entsteht neben der natürlichen eine neue rein geistige Tradition. Das Wort ermöglicht die Fixirung einer heutigen Empfindung für unser bewußtes Leben auf alle künftige Zeit.

XIV. Nicht nur der Zeit nach erweitert das Wort demnach unser bewußtes Leben, auch dem Raum nach. Alle redenden Menschen tragen in dasselbe ihr Erlebtes. Die Menschheit gliedert sich zussammen, sie erhält ein sensorium commune.

XV. Somit werden Zeit und Raum, die großen Schranken alles Daseins, immer mehr besiegt. In die entserntesten Räume dringt der Blick des Menschen; er sieht den Mond an seiner wahren Stelle; er beginnt, mit Hilse der Wissenschaft sich der fernsten Verzgangenheit zu erinnern, er daut für die weiteste Zukunft.

XVI. Seine sinnliche Wahrnehmung wird immer feiner; d. h. erschließt sich unzähligen neuen Wirkungen der Dinge außerhalb. Seine Erfahrung wird dabei immer größer, d. h. diese Wirkungen summiren sich in erstaunlicher Weise.

XVII. Sein Abstractionsvermögen wird immer größer b. h. er lernt immer mehr ben subjectiven, anthropomorphischen Standpunkt bei Beurtheilung ber äußeren Dinge abstreifen. In unseren Tagen ringt er, die menschliche Unterscheidung zwischen Geist und Körper auß seiner Auffassung zu eliminiren. Er lernt sich selbst, seine

eigene Bernunft (für Hegel noch das Absolute) als ein Gewordenes, als ein mit derselben Naturnothwendigkeit Entwickeltes, wie alles übrige anschauen.

XVIII. Im Berein mit seinen Mitmenschen — durch das Band der Sprache und Sitte zu größeren Ganzen gegliedert — Iernt der Mensch allmählich auch das Letzte, was er anthropomorphisch aufssehe, seine eigne Persönlichkeit als einen Theil auffassen. Dies geschieht, indem er

- 1) durch die Wissenschaft sein eigenes Leben als von den großen Naturgesetzen, tellurischen und tosmischen Kräften, bedingt erkennt. Materieller Fortschritt;
- 2) burch die Entwicklungslehre sich als ein Schlußglied der in ungeheueren Zeiträumen sich entwickelnden organischen Wesen aufsiat. Geistiger Fortschritt;
- 3) ihm das Theilbewußtsein aufgeht d. h. er sich nur als einen Theil eines größeren Ganzen begreift. Wie der geistige Strom der Bergangenheit ihn bedingt, wie er in Familie, Gemeinde, Gesellsschaft, Bolk ein Glied, ein mehr oder minder bedeutendes Organ ist, so bildet er auch einen Ring, eine Uebergangssund Durchgangssporte in der Entwicklung der Menschheit. Je deutlicher dieses Bewußtsein ihm aufgeht, je größeren Kreisen er angehört, desto zahlsreicher werden seine Pflichten, desto größer wird auch seine ethische Bervollkommnung. Und dieses Theilbewußtsein vermag allein, als eine neue Religion, die nagende Pein der Wenschheit, den Weltsoder Daseinsschmerz aufzuheben.

Denn wer ben Sinn aufs Gange halt gerichtet, Dem ift ber Streit in feiner Bruft geschlichtet. Ins Innre ber Ratur bringt tein erschaffner Beift, Gludfelig wem fie nur bie aufre Schale weift.

Das hör ich fechzig Jahre wiederholen, 3d fluche brauf, aber verftohlen, Sage mir taufenb taufenbmale: Alles gibt fie reichlich und gern: Ratur hat weber Rern Roch Schale. Mues ift fie mit einem Dale Dich prufe bu nur allermeift Db bu Rern ober Schale feift. "Wir tennen bich, bu Schalt! Du machft nur Boffen; Bor unfrer Rafe boch Ift viel verschloffen !" Ihr folget falscher Spur, Dentt nicht, wir ichergen! Ift nicht ber Rern ber Ratur Menfchen im Bergen? Goethe.

Das ist berb gesprochen, aber sehr wahr. Dies Goethe'sche Ustimatum schiebt ber bualiftischen Betrachtung ber Natur und Welt einmal für allemal ben Riegel vor. Jedes vernünftige Denken muß sich diesem Ultimatum anschließen und das Ding an sich, das Absolute, das Unendliche wie das Unsasbare und Unersgründliche und wie sie alle heißen mögen, die Negationen, mit benen der Menschengeist nichts anzusangen weiß, weil sie das Gegenstheil von dem bezeichnen, was ihm zugänglich ist, über Bord werfen.

Die monistische Weltauffassung kann allein uns zum ersehn= ten Ziele führen. Und sind die Gegensätze in den Erscheinungs= formen noch so groß, stellen wir auch den hochbegabten mit den reichsten Gebanken und Erfahrungen erfüllten Menschengeist der unsorganischen, seelenlosen Masse gegenüber — in beiden muß dasselbe unverbrüchliche Naturgesetz walten, dort die Materie in ihrer (für uns wenigstens) höchstmöglichen Durchgeistigung, hier der Stoff, in welchem die Empfindung noch den tiefsten Schlummer, scheinbar Todesschlaf schläft, dis er zu den Freuden und Qualen des beswusten Daseins erweckt und berusen wird.

Der erbittertste Gegner der monistischen Weltanschauung ist die cristliche Kirche. Sie vergißt dabei ganz, daß der Monotheis= mus das große Bindeglied ist, welches von der anthropomor= phischen Vielgötterei, dem unendlichen Eingreisen zahlloser per= sönlicher Wesen in den Weltgang, zur monistischen Weltansicht sührt. Die Schriften des alten Testaments, namentlich die Psalmen und das Buch Hiob, sind sich dieses Gegensatzes wohl bewußt und heben das in der ganzen Schöpfung — freilich ein Werk seiner hände — waltende unverbrüchliche Naturgesetz oft genug hervor: Siob.

38, 11. Wer hat dem Meere gesagt: Bis hierher sollst du kommen und nicht weiter, hier sollen sich legen beine stolzen Wellen?

haft bu bei beiner Zeit bem Morgen geboten und ber Morgenröthe ihren Ort gezeigt?

Bist du in den Grund des Meeres gekommen und hast in den Fußtapfen der Tiefen gewandelt?

21. Bußtest du, daß du zu der Zeit solltest geboren werden? Und wie viele deiner Tage sein würden?

25. Wer hat dem Playregen seinen Lauf ausgetheilt, und den Weg dem Blig und dem Donner?

Daß es regnet auf das Land, da Niemand ist, in der Wüste, da kein Wensch ist,

Daß er füllet die Einöden und Wildniß, und macht, daß das Gras wächset.

Kannst du die Bande der Siebensterne zusammenbinden? Oder das Band des Orion lösen?

Kannst bu ben Morgenstern hervorbringen zu seiner Zeit? Ober ben Bagen am himmel über seine Kinber führen?

Beißt du wie der himmel zu regieren ist? Ober kannst du ihn meistern auf Erben?

Alles das ist von Ewigkeit geordnet, meint der Verfasser bieses benkwürdigen Buches, bessen Helden unser großer Dichter in

tiefem Bebacht seinem Faust assimilirt hat. Alles dies wird burch sich selbst, sagt die heutige Wissenschaft. "Ein philosophisches System des Włonismus, sagt mit Recht A. Schleicher\*), fehlt zur Zeit noch, doch sieht man in der Entwickelungsgeschichte der neueren Philosophie deutlich das Ringen nach einem solchen." Versuchen wir es die Grundlinien und Azen, die wir in der trüben Auslösung als Typen künstiger Arystallisation durchschimmern zu sehen glauben, beutlicher zu zeichnen.

"Der Menschengeist ein fremder Gast auf dieser Erde". Das etwa ist der Inbegriff des Denkens, Dichtens und Träumens dreier Jahrtausende. Früh ward diesem Geiste seine Gegensätlichkeit zu der übrigen Natur bewußt, gegen die er sich zu schützen, der er seine Bedürsnisse abzuringen hatte. In den Thieren sah er gleichartige Wesen und seine Welt bevölkerte er mit Gottheiten, die ihm Schutzund Vortheile gewährten oder die ihm seindlich gesinnt waren. Das subjective Gesühl der Persönlichkeit war durchaus vorherrschend und mischte sich in alle seine Vorstellungen.

Die driftliche Religionsansicht verschärfte diesen Gegensat zur äußersten Consequenz. Die schöne Humanität gegen die Thiere, welche in vielen Stellen des Alten Testaments uns so wohl= thuend anmuthet, verschwindet ganz aus den Lehren der christ= lichen Moral; die Abtöbtung bes eigenen Leibes zu Gunften bes innewohnenden fremden Gaftes wird Tugend und Pflichtgebot; das Berbrennen ber Reter und bas Abschlachten ber Ungläubigen läßt vermuthen, daß man schlieglich nur ben "Christenmenschen" die Berechtigung der Existenz zuerkannte. Als die kritische Philosophie wieder erwachte, vermochte sich ihr großer Begründer, Cartefius, nicht über die Schranken dieser Anschauung ganz zu erheben und sah in ben Thieren nur "sich bewegende Maschinen". Wie ganz anders verbreiterte doch der milde Buddhismus mit seiner heiligen Scheu vor allem Lebenden das Gebiet des Geiftes, wenn er beim Anblicke bes geringsten Geschöpfes ausruft: "Tat twam asi, das bift Du!"

<sup>\*)</sup> Die Darmin'iche Theorie und die Sprachwissenschaft. Beimar 73.

Zwei Stellen will ich anführen, in welchen das chriftliche Bewußtsein des Gegensates zwischen Geist und Materie seinen schärsten Ausdruck gefunden hat. Die eine ist von dem mächtigen französischen Denker und Dulder Pascal — in seinem Herzen stritten die sest gegründete christliche und die neu aussteigende monistische Weltanschauung einen tragischen Kampf —, sie lautet: "Wenn auch das ganze Weltall sich bewaffnete, um ihn zu vernichten, so wäre der Mensch, dieses schwache Wesen, doch mehr, als das was ihn zerschwettert, weil er weiß, daß er sterben muß". Die andere ist eine Strophe aus der schönen "Frühlingsseier" des frommgländigen Klopstock:

"Ber sind die Tausend mal Tausend, wer die Myriaden alle, • Belche den Tropsen bewohnen und bewohnten und wer din ich? Hallelujah dem Schaffenden! Wehr wie die Erden die quollen, Wehr wie die Siebengestirne, die aus Strahlen zusammenströmten!"

Und doch — so groß ist die Macht des modernen Bewußtseins —, nachdem der von der Kraft seiner religiösen Ueberzeugung getragene Tichter in höchster Begeisterung mit zum Himmel erhobenen Blick biese Worte ausgerusen, senkt sich sein Auge nieder auf die Erde und er fügt in natürlichem, ängstlichem Zweisel hinzu:

Aber bu, Frühlingswürmchen, Das grünlich golben neben mir spielt, Du lebst, und bist vielleicht Ach, nicht unsterblich!

Klopstock rettet sich nun freilich vor diesem Zweifel, der ihm Thränen entlockt, auf den Felsengrund seines Glaubens und mit den Worten:

> Du wirst die Zweifel alle mir enthüllen, O du, der mich durch das dunkele Thal Des Todes führen wird. Ich lerne dann, Ob eine Seele das goldene Würmchen hatte.

verziehen sich die dunkelen Schatten vor seiner Seele, rauscht wieder ber Lobgesang von dem Munde und der Harse des Dichters zum Throne des Ewigen.

Wie ganz anders, wieviel mehr unserem modernen Bewußtsein entsprechend, ist nicht jener Hymnus des von orientalischer Beschau-lichkeit und Versentung in die Weltseele, das Naturganze durchglühten Dichters, der in der "sterbenden Blume" den wunderbar zartesten Klageton, den Todesgesang des scheindar unbedeutenosten, uns frembesten Lebens anstimmte, der in der Trunkenheit des Gefühls seines innigen Zusammenhangs mit dem Weltganzen ausrief:

O Sonn', ich bin bein Strahl, o Ros' ich bin bein Duft,
Ich bin bein Trops' o Weer, ich bin bein Hauch, o Luft!
Geheimnis unersorscht! Was nicht die Himmel sassen,
Hier in dies enge Herz will es sich sassen lassen.
Ich bin ein Blatt des Baums, der ewig neue trägt,
Heil mir! es bleibt mein Stamm, wenn mich der Wind verschlägt.
Vernichtung weht dich an, so lang du Einzles bist;
O fühl im Ganzen dich, das unvernichtbar ist.

Er erhebt sich nicht, wie Rlopstock, über die anderen Wesen, sondern fühlt sich inmitten derselben, als ein Glied der unendlichen Kette der Naturwesen und demgemäß tönt in seinem Hymnus das flammende Lied der Morgensonnen neben dem dumpfen Rauschen der Brunnen der Tiefe, strahlt der Tropsen der am Halme hängt des Ewigen Preis so gut wie die Welten die in ungeheuren Sphären dahinrollen, die Frühlingsblume, der Aehrenwald, die Raupe, der Schmetterling, sie alle sollen einstimmen in den großen Gesang:

Lobt ben Herrn, ber loben sich gern in allen Sprachen hört, Die Bedürsnis seines Lobs hat ersonnen, lobt ben Herrn! Ob das Blatt am Zweige rauscht, ob des Menschen Zunge tont, Ob ein Engel höhern Gruß hat ersonnen, lobt ben herrn!

Dasselbe pantheistische Bewußtsein, welches hier in der trunkenen Begeisterung des Bollgenusses des Daseins mit der ungeheuren Menge aller Wesen sich eins weiß und seine Stimme mit ihrem Lobgesang an das große All vermählt, beseelte auch die unglückliche Caroline von Günderode, da sie vor ihrem Gang zum Tode, den sie in den grünen Fluthen des Rheins suchte und fand, in folgens den Worten Abschied von der schönen Erde und ihrem Lichtglanze nahm:

Erde, du meine Mutter, und du mein Erzeuger, der Lufthauch, Und du Feuer mein Freund, du mein Berwandter der Strom, Und mein Bruder der Himmel, ich sag euch Allen mit Ehrsucht Freundlichen Dank. Mit euch hab ich hienieden gelebt, Und geh jest zur anderen Welt, euch gerne verlassend, Lebt wohl, Bruder und Freund, Bater und Mutter seht wohl!\*)

Doch es ist Zeit, das Reich der Dichtung zu verlassen, von welchem ich absichtlich ausging, da die Stimmen der Dichter das im tiefsten Grunde der Menschenseele wohnende dunkle Gefühl auszusprechen vermögen und so die treuesten Interpreten des Zeitbewußtseins sind.

Die dualistische Wettanschauung denkt sich also den Wenschenseist als ein von einer fremden Welt gekommenes eigenartiges Wesen, welches mit Hilfe seiner Sinne, der Pforten der Erkenntniß, sich innerhalb dieser Körperwelt zurechtzusinden, von ihr möglichst viel Belehrung sich erwerben und dadurch auf irgend eine geheimnisvolle Beise sein eigenes Wesen erweitern und vervollkommnen solle, bis er dann von körperlichen Banden befreit, sein eigenartiges d. h. rein geistiges Leben in einer anderen Welt sortsett. Daß dieser Ansichauung der anthropomorphische Grundirrthum, das Bewußtsein der Persönlichkeit und ihrer Gegenüberstellung gegen die übrige Raturwelt anklebt, wurde erst der modernen Welt klar, nachdem die Menschheit in ihrem großen Entwicklungsgange schon so viele anthropomorphische Irrthümer auf den verschiedenen Stusen abgestreift hatte.

Die Ueberzeugung von der Gleichartigkeit der -so hochentwickelten Menschenvernunft mit dem niederen organischen Empfindungsleben, das sich neben uns in seiner ungeheueren Stusensolge allmählicher Entfaltung ausbreitet, muß uns veranlassen, zunächst die Eigenschaften des zu vollkommenster Erscheinung gelangten Wesens — des Menschenseistes — ins Auge zu fassen und dann auf jenen rückliegenden Stusen die Tendenz, die Durchgangspunkte, das Streben von jenem Einsacheren zu diesem Vollkommueren und Complicirten aufzusuchen.

Der Ausgangspunkt ber monistischen Weltanschauung, gleich=

<sup>\*)</sup> Die Berse find eine Uebersetzung aus bem Indischen in Berber "Stim= men einiger Brahmanen."

fam ihr Fundamentalsatz ist, daß wir das Denkende und das Gebachte, Subject und Object der Erkenntniß als gleichartige Wesen ansehen. Wir haben also zunächst nur die Wirkung eines Naturwesens auf ein anderes Naturwesen zu constatiren.

Nehmen wir an, durch irgend ein Wunder entstehe urplötlich Ein Naturwesen, das so gebildet sei, daß es unzählige Wirkungen der übrigen auf dasselbe einwirkenden Naturwesen, die wir schon als vorhanden denken wollen, in sich aufnehme, ihrer bewußt werde und dann verginge; so sehlte diesem Mikrokosmos, wie wir ihn nennen dürsen, offendar die wichtigste und bedeutendste Eigenschaft, die wir am Menschengeist wahrnehmen, die Dauer. Nur wenige Augenblicke hätte dieses Wesen gelebt, nur die Wirkung der damals grade vorhandenen Verhältnisse in sich aufgenommen, dann wäre es vernichtet worden d. h. so gut als nicht vorhanden gewesen.

1) Die Möglichkeit der Fortdauer ist es, die den Menschengeist durch die Aufnahme der Wirkungen von vielen hunderttausenden von Jahren zu seiner heutigen Vollkommenheit herangereift hat. Darum hat die Natur diese erste und wichtigste Eigenschaft gleich ben ersten entstehenden organischen Besen in die Wiege gebunden. So einfach auch immer bas erste, entstehende Leben gebacht wird diese Belle, dieses mit dem rohesten Inhalt erfüllte Bläschen, sie haben die wunderbare Eigenschaft, daß sich aus ihnen ganz gleich artige wieder entwickeln, welche an die Stelle ber früheren treten, benen nunmehr als organisirten Wesen eine unendliche Zukunft offen steht, in welchen — bas ist bas Wichtige — die Wirkungen ber Außenwelt, nicht wie bei den unorganischen Wesen, eine die andere aufhebt, sondern constant erhalten werden bis an das Ende der Tage. So dunkel man sich auch die Erinnerung dieser mit kaum merklichem Bewußtsein \*) begabten einfachsten Befen an die Bergangenheit ihres Geschlechts denken muß — (für uns Menschen schwärzer

<sup>\*)</sup> Ich gebrauche hier das Wort Bewußtsein als unterste Stufe, sie läßt sich leicht steigern durch: Empfindung, Wahrnehmung, Sinn, Borstel= Lung, Jbee, Begriff, Anschauung.

als rabenschwarze Nacht) — sie ist vorhanden, wir wissen es, ein logisches Denken nöthigt uns zu dieser Annahme. Und wenn auch hunderttausend Jahre eine taum merkliche Veränderung an diesen einfachen Befen hervorgebracht haben, diese kleine Beränderung wiederholt fich bei jedem neu entstehenden Ginzelwesen und resumirt die vieltaufendjährige Geschichte ihres Geschlechts. Dunkles Beitbewußtsein, dunkles Raumbewußtsein erwacht — ist es da noch zu verwundern, daß dies die primitivften, darum abstracteften Begriffe des Menschen sind? Auch das dunkle Gefühl der Causalität ist hier nicht wegzuleugnen, ba die Eristenz jeder nachkommenden Belle un= mittelbar von der vorhergehenden abhängt. Und bezeichnet nicht noch die Sprache des Indianers mit den Worten "Kinder der Nacht, bes Balbes" Wefen, die er aus bem Dunkel, dem Balbe entstehen sieht, ist für ihn nicht der Regen wirklich und wahrhaftig ein Kind ber Bolte? Das find benn nun freilich angeborne 3been, wenn man will, es beruht dann aber die ganze Deduction auf -Erinnerung früherer Ruftande! Doch davon später ausführlicher.

Es ist demnach das Zellenleben die Ausgangspforte des organischen Lebens, deren erste typische Sigenschaft, sich selbst fortwährend zu erneuern, noch heute als Grundprincip jedem noch so vollkommenen organischen Leben inne wohnt.

In diesem zarten, scheinbar so vergänglichen Wesen wird also etwas möglich, dessen sich die gewaltigsten unorganischen Massen nicht rühmen können, die Summirung der Wirkungen.

2) Dazu kommt noch ein zweites, worüber uns das vollkommenste Leben in seiner vollkommensten Erscheinung — der Mensch — Aufskarung für jene unendlich weit zurückliegenden Stusen geben muß. Der einzelne Mensch wird in dem Fortgang der Entwicklung der Renschheit aufgebraucht. "Unser Leben währt siedzig, wenns hoch kommt achtzig Jahre und wenns köstlich war, war's Mühe und Arbeit", klagt der Psalmist. Allerdings, wir sind aber nicht die Hauptsache und jene Mühe und Arbeit ist nicht nutslos verloren, sie kommt den solgenden Generationen zugut als Summe sortschreitender Ents

wicklung. Nun wie verhält sich also die Mutterzelle zur nachsfolgenden? In ihr ist ein Theil des allverbreiteten Stoffs in eine bestimmte Function getreten; was und wie er gewirkt hat, darüber wissen wir noch gar nichts, sicher aber ist, daß er in dieser Function verbraucht worden, daß er seine Fähigkeit verloren hat, sonst würde die Zelle nicht absterben; es kommt nun also in der Tochterzelle neuer Stoff zu analoger Thätigkeit und so geht es sort, dis in der Auseinandersolge der Generationen eine ungeheure Menge des Stoffs allmählich zur organischen Lebensäußerung gekommen ist. Auch dieses elementare Leben ist noch unzweiselhaft den höheren Organismen erhalten, bei welchen der Stoffwechsel beständig die ganze Masse des Körperbaus erneuert.

3) Und warum verbraucht sich denn der Stoff? Dieses Geheimniß zu ergründen, diese allen heutigen und gufünftigen Mitro= stopen tropenden minimalen Verhältnisse zu erforschen, wenden wir uns wieder an die coloffale Bergrößerung bes am Schluffe ungeheurer Zeiträume Gewordenen um Auftlärung. Gin Menich, der in seinem Beiste nur Gine neue, mahre 3bee gereift hat, forbert die Menschheit. Er hat, wie man im täglichen Leben fagt, diefer 3bee fein Leben gewidmet. Alle die Anstrengungen die er macht. alle Die Geistesarbeit, die er verrichtet und die ihn zulet aufreiben, sie bienen bagu, diefe Ibee zu klaren, zu reinigen, zu vervollkommnen; bann ihr Geltung bei seinen Mitmenschen zu verschaffen; aulest ihr bie entsprechende Wirtsamkeit im Leben zu eröffnen. Alle diese Anstrengungen, welche das Individuum macht, kommen zuerst kleineren. bann größeren und immer größeren Kreisen zu gute. Die kopernis fanische Lehre — man bente an ihren Fortgang. Man bezeichnet biefen fortschreitenden, immer allgemeiner werdenden Erkenntniggang am besten mit bem Borte: Berbichtung ber Ertenntnif. Begreift's doch heute ein sechsjähriger Anabe, was damals nur die Außerwähltesten verstanden. Und dieser Erkenntniß widmete Copernitus, ein Riefengeist, sein Leben. Auch torperliche Befähigung verbichtet sich; leichter wird dem Sohne des Seiltänzers die Uebung, zu

welcher dieser vielleicht lange Lebensiahre verbraucht hatte. Hier haben wir die Aufklärung. Wie unendlich klein auch die Lebensarbeit der einzelnen Zelle sein mag; es ift in ihr etwas vorgegangen, sie hat eine kleine Geschichte. Es haben in diesem Stoffe die Aetherschwingungen gezittert, es sind chemische Verwandlungen vorgegangen, es war ein wenn auch noch fo unmerkliches Bewußtfein vorhanden und wenn dies lettere auch weiter nichts that, als in einem glücklichen Augenblicke, dem Söhepunkte des Lebens der Zelle als Wille aufzutreten und ein paar Atome mehr an sich reißen als unter gewöhn= lichen Verhältnissen geschehen wäre: ein solcher Augenblick ift ent= icheibend für die kommenden Generationen, denen nun bei der Geburt eine Bollfommenheit mühelos zu Theil wird, die den Lebensinhalt jener einzelnen Zellen ausmachte. — Das aber ist sicher, daß dieser Lebensvorgang, diese Erschütterung ober Arbeit der unendlich kleinen Stofftheilchen, aus benen die Belle besteht, den Stoff aufbraucht, hinfällig macht und bas Bergeben ber Belle bedingt.

4) Wir haben nunmehr den Weg gefunden, auf welchem sich die Summirung der Wirtungen vollzieht. Wir feben bei dem primi= tivsten Leben die Möglichkeit, sich quantitativ zu vergrößern. Es werden sich aber qualitative Veränderungen mit derselben zwingenden Rothwendigkeit nachweisen lassen. Wir gehen dabei von dem Gedanken aus, daß eine totale Indifferenz zweier vorhandenen Stoffe nicht gebacht werden tann, daß zwei beliebige Stoffe immer eine gewiffe Birtung auf einander ausüben. Nun fpricht alle Beobachtung bafür, daß das erste Leben sich im Wasser, wohl dem Meerwasser, als dem gunftigften Entwicklungsgebiete, erzeugt haben. In diesem Wasser find aber, wenn auch in infinitesimal kleinen Theilen alle Stoffe aufgelöst, welche die Erde ausmachen; man braucht noch kein Anhänger der neptunischen Theorie zu sein und muß dies doch einsehen, bei ber vor unseren Augen tagtäglich vor sich gehenden Verwitterung und Bersetzung der festesten Stoffe. Es mussen demnach an den verschiedensten Orten Organismen der einfachsten Art von verschieden= artigen im Baffer aufgelöften Stoffen umgeben gewesen sein und biefe muffen nothwendig eine Wirtung auf jene ausgeübt haben, fei es daß sie zum Bau des Körpers verwendet wurden, sei es daß eine repulsive Wirkung eintrat; immer mußten sie verspürt werden. Wie unendlich fein die Organe als chemische Reagentien wirken, beweisen gewisse Seepflanzen und Seethiere, bei benen sich z. B. Job anhäuft, das doch nur in verschwindend kleinem Promillesat dem Meerwasser beigemischt ist. Hier haben wir den Weg offen, auf welchem der Mensch zum Mikrokosmus geworden ift. Noch heute fest sich dieser Brocek fort, indem der Wilde und auch der Europäer an jeder neu gefundenen Pflanze beißt, schmeckt, riecht und sie bann fortwirft ober für seine Nahrung verwendet. Nicotin, Thein, Theobromin, Chinin find eigenthumliche Pflanzenprodutte, die in hiftorischer Beit bekannt, eine eigenthümliche Wirkung auf unseren Organismus ausüben. Diese Aeonen dauernde Erziehung der organischen Wesen an und durch die verschiedensten Stoffe der Erbe bereitete jenen wunderbaren Diftrotosmus vor, der badurch sinnliches Wahrnehmungs= vermögen für die zahllosen Dinge ber Außenwelt sich aneignete.

5) Ein wichtiger und sehr schwieriger Buntt ift die Erklärung ber Conftang ber Organismen. Bisher haben wir von der Beränderlichkeit berselben burch äußere Einwirkungen geredet; diese erscheint begreiflich, wenn man die coloffalen Beränderungen beachtet, die an unorganischen Massen in äußerer Form und innerer Structur überall wahrgenommen werden, und sich tagtäglich fortsetzen. Woher stammt nun jenes gabe Kefthalten, jene scheinbare Unabanderlichkeit der organischen Formen, die in langen Jahrtausenden nur unter dem Busammenwirken fortgesetzter Einwirkungen eine allmähliche Differenzirung ermöglicht? Warum wird ber garte, aus Bellen bestehende Organismus durch äußere mächtige Wirkungen nur vernichtet, nicht umgeformt und verändert? Hier kann uns nur das Princip ber Isolirung einiges Licht verschaffen. Der Unblick ber enormen ge= schichteten Gesteine, die boch nur das in ruhiger Aufeinanderfolge abgelagerte Sediment von vorher im Meerwasser gelöst gewesenen Stoffen find, muß uns einen Dagftab für die ungeheuren Zeitraume

geben, in welchen etwa in ben ftillen Gründen eines auf der Oberfläche bewegten Meeres die primitiven Thier- und Bflanzenzellen sich entwidelten und in vieltaufendjähriger Beharrung in ihren urfprünglichen Formen unter gang gleichen äußeren Berhältniffen, Diese Constanz, dieses Beharrungsvermögen sich zu ihrem eigensten Wesen machten. Dabei muffen wir beachten, daß diese Belle selbst und ihr Fortpflanzungsvermögen für uns noch ein tiefes, unerschlossenes Gebeimnik find. Immerhin ist sie selber schon ein wunderbarer organischer Bau, zu beffen Berftellung bie mannigfaltigften Kräfte sich begegnen und zusammenwirken mußten. Suchen wir dies Gebiet durch Anglogieen aus dem vollkommenen und bewußten Leben zu erhellen! Das zarteste, beweglichste, flüchtigfte, veränderlichste Wesen von allen, die wir kennen, ist die menschliche Sprache. "Flüchtiger hall ist das Wort, der in die Luft hinfließt" und doch ist es das feste, gewaltige Band, das die Menschen zusammenschließt, sie zu gemeinsamen Thun befähigt und eine ungeheure Rette von Beistes= wirkung zwischen ben längstentschwundenen Generationen und ber Jehtlebenden herstellt. Dies alles wird aber nur dadurch möglich, daß der nämliche Laut von unzähligen Individuen festgehalten wird und daß beim Sprechen oder Hören dieses Lautes ein gleicher oder boch möglichst ähnlicher Vorgang in den Seelen aller dieser Indi= viduen stattfand.

Berweilen wir bei dieser Analogie und suchen wir sie uns möglichst klar vorstellig zu machen. Die Entstehung des Wortes, wir
müssen sie nach heutigen Borgängen uns denken. Das "gestügelte
Bort" ist ein Vorgang der Wortschöpfung. Das Wort, das Einer
in einem glücklichen Augenblicke gefunden, tausende sprechen es nach.
Bei diesen Tausenden wäre nun eine auf individueller Neigung
beruhende Veränderung des äußeren Lautes möglich, welche denselben bald bis zur Unkenntlichkeit verändern würde, wenn derselbe
von Hand zu Hand ginge, etwa wie bei der Gellert'schen Fabel:
"Der Wechselbalg," wo die Fama aus einem ganz gewöhnlichen Kinde
mit etwas großen Ohren ein Ungeheuer mit Hörnern und Klauen

hervorbringt. So ist aber die Sache nicht. Diese tausende von Insbividuen dürsen ihrer Reigung nicht nachgeben, eben weil jede insbividuelle Reigung eine verschiedene ist. Sie wirken also recht eigentlich paralysirend auf jede etwaige Abweichung in der Außsprache und wirken in sofern sestigend für den ursprünglichen Laut. Wir dürsen uns also diese Individuen als einen mächtigen Kreis von Kräften denken, der das Wort in seiner bestimmten ursprüngslichen Gestalt erhält. Grade so, nur unendlich complicirter ist es mit der Vorstellung, welche sie alle mit dem Worte verbinden. Wie das Gewölbe durch die Spannung der einzelnen Steine den bestimmten inneren Raum einschließt, so bleibt der Inhalt der Vorstellung durch den Contact der individuellen Einzelvorstellungen, die alle gewisse Besonderheiten haben, ein constanter.

So muffen wir uns auch die Conftanz des Zellenlebens vorstellen. Mächtige von allen Seiten wirkende Kräfte wirken auf den engumfriedeten Raum dieses Einzelwesens und gestatten ihm nicht, eben weil dasselbe eine Empfänglichkeit für all die Kräfte hat, eine andere Gestaltung.

Setzen wir, um den dunkelen Gegenstand noch mehr zu erhellen, an die Stelle der einfachen Zellen den Einzelmenschen. Wie jene, ist dieser ein Resultat von zahllosen auf sein Werden und Entwicklen einwirkenden Kräften. Daß nun die Indianer vielleicht hunderttauseud Jahre dieselben Menschen geblieben sind, daß keine Veränderung an ihnen wahrnehmbar ist, daß hat doch ganz gewiß darin seine Ursache, daß jeder einzelne Mensch inmitten des ungeheuren Bereichs zahlsloser concentrisch auf ihn wirkender Kräfte sich befindet — Klima, Luft, Boden, Thiere, Pflanzen — Sprache, Erziehung, Beispiel, Trabition, Sitte und wie sie alle heißen mögen, die niemals aufzuzählenden. Wie sehr hat unser Dichter Recht, wenn er sagt, daß Millionen sich nur damit beschäftigen, die Gattung zu erhalten,\*)

<sup>\*)</sup> Ju dieser Classe von Conservativen gehört auch der ehrliche Landpresdiger von Wakesieh, who was ever of opinion that the honest man who married and brought up a large family did more service u. s. w.

Aber burch Benige nur pflanzet bie Menschheit fich fort.

Diese Wenigen sind es, welche neue Differenzirungen b. h. Bersvolltommnungen in das Leben der Menschheit einführen. Alle übrigen, ihre Zahl ist Milliarden, haben nur die Aufgabe, die Constanz der Gattungseigenschaften zu erhalten. Daß diese durch unzählige Wiederholungen — unter sich ziemlich gleichbleibenden äußeren Verhältnissen — an Intensität gewinnen muß, ist selbsteredend.

Wir haben also die Erklärung der Conftanz zu suchen:

- 1) in einer äonenlangen Buchtung unter gleichbleibenden Bershältnissen.
- 2) in der Determination durch zahlreiche Kräfte, die auf diesem engen Raume zusammentreffen und da sie, jede nur in bestimmter Beise, wirken können, sich gegenseitig ausheben oder im Gleichgewichte halten.

Zu diesen beiden Factoren kommt nun aber noch ein dritter, sehr wichtiger:

- a) Die einzelne Zelle als Formelement eines höheren organischen Besens hat bereits ihre in unendlichen Zeiträumen anerzogene Constanz.
- b) Das höhere Thier als ein Gesammtorganismus gedacht hat ebenfalls als solcher eine in ungeheueren Zeiträumen gewonnene Constanz.
- c) Der Mensch hat durch die geistige Atmosphäre die ihn mit seines Gleichen verbindet, und determinirt, ihn abhängig macht von allen Geschlechtseigenthümlichkeiten, eine feit der Entstehung der Sprache fortwirkende Constanz.

Sede weitere Stufe setzt die vorhergehende voraus, schließt sie in sich. Man kann sich dieses sehr complicirte Berhältniß veransichaulichen etwa durch den Mechanismus einer Uhr, welche ursprünglich eine durch ein Gewicht bewegte Aze war, dann durch zwei Räder verlangsamt, schließlich durch das Pendel regulirt. Natürlich nur

ein Bilb. Jebes neu hinzutretende Moment determinirt und vervollkommnet die ursprüngliche Bewegung.

Daß alles Leben bes Thiers burch das regelmäßige, constante Leben bes Zellensystems hindurch geht, daß alle Elemente dieses Lebens eine so durchaus bestimmte Charakteristik haben, das ermöglicht und bedingt die ungemeine Constanz des gesammten Thierorganismus. Daß die menschlichen Leiber — als Thierorganismen ausgefaßt — eine so bedeutende Constanz haben, das ermöglicht und erschließt erst die Erzeugung jener geistigen Atmosphäre, welche — in den Erzeugunssissen der Werkzeuge, der Sprache, der Kunstschöpsungen — die Constanz und den ungeheuren Fortschritt der Gattung bedingen, inz dem jedes einzelne Individuum befähigt ist, seinen Antheil davon in sich auszunehmen und so seine Eigenkraft durch sortgesetzte Differenzzirung ungemein zu steigern.

Wir sehen in allem diesem das große Prinzip, welches die Natur bei' ihrem Schaffen leitet, nämlich das in den vorausgehenden Stusen Gewonnene zu erhalten, und Neues hinzuzusügen: der einzige Weg auf welchem eine Summirung der Wirkungen möglich ist. Wenn ich nochmals auf mein obiges Bild zurücktommen darf, könnten wir uns auch dies Zellenleben als den Perpendikel denken, der das ungeheure in Millionen von Einzelwirkungen sich bewegende Räber-werk regulirt.

Ich will versuchen, diese schwierige Abstraction noch mehr aufzuhellen, indem ich sie auf dem entgegengesetzten Wege — von dem Bolltommensten ausgehend — verfolge.

Bu dem Verstehen einer modernen Wahrheit oder Erkenntniß, sagt der gemeine Sprachgebrauch, müssen die Kinder erst das richtige Alter, die nothwendige Reise haben.

Es wachsen also alljährlich viele Tausende von Menschen jener Zeit entgegen, wo sie geeignet sind, die Träger jener Wahrheit, eines Besitzes und darum einer Eigenschaft der Menschheit, zu werden.

So lösen sich Generationen um Generationen ab. Gin lang= samer, aber constanter Gang.

So reift das Thierleben im Menschen erst allmählich jener Zeit entgegen, in welcher bieser Antheil an dem Geistesleben der Menschheit nehmen kann.

Dies Alles sind benn nun doch offenbar retardirende Mo= mente; die wir uns nun, wenn auch in sehr beschleunigter Weise, beim Zellenleben in seinem Verhältniß zum Thierorganismus zu benten haben.

Die Cultur bes Zeitalters, an welcher das Individuum Theil nimmt, verhindert dasselbe, in eine frühere Stufe oder in den Zustand der Wildheit zurückzusallen; an dieser Grenze selbst verhütet die Sprachsähigkeit den Rücksall in das Thierleben; der hochdifferenzirte Thierorganismus schützt gegen Herabsinken in einsachere Zustände, und das Zellenleben selbst, der Ausgangspunkt des Lebens bewahrt in zäher Festigkeit das animalische Leben gegenüber den deteriorirens den Einslüssen unorganischer Wirkung.

Wie fest ist demnach das Fundament der Constanz, und wie ist nur der Eine Weg zu fortgesetzter Differenzirung d. h. Bervoll-tommnung offen.

Bemerken muß ich noch, daß ich hier der Uebersichtlichkeit halber nur drei Stufen annehme Zellenleben, Thierleben, Menschen= leben; daß aber die Möglichkeit, ja die Wahrscheinlichkeit vorliegt, daß zwischen der Berbindung unorganischer Stoffe und der Ent= stehung der Thierzelle ungeheure Zeiträume und zahlreiche Zwischen= stufen gedacht werden müssen.

6) Wir haben also nach der vorausgehenden Darstellung ein Naturwesen unter den übrigen Naturwesen kennen gelernt, welches die Fähigkeit besitzt a) der Fortdauer in seiner bestimmten Weise, b) der Aufnahme von Wirkungen seitens der übrigen Naturwesen, c) der Möglichkeit, daß diese Wirkungen sich nicht ausheben, sondern erhalten bleiben, sich steigern, summiren, d) damit zugleich einer fortsgesetten Differenzirung des Wesens selbst, wobei die Constanz der früheren Stusen dasselbe vor jeder nachtheiligen Entartung behütet.

Wir haben nun die Natur dieser Differenzirung selbst eingehen= ber zu betrachten.

Unter Nr. 5 habe ich nur von der Constanz der Form der einzelnen Zellen geredet. Nothwendig kommt dabei aber auch ihre chemische Zusammensehung in Betracht. Sie verarbeiten und nehmen nur solche Stoffe auf, welche der Bildung des ganzen Organismuszuträglich sind. Insofern dürsen wir sie als chemische Apparate betrachten, welche gewisse organische Verbindungen aus den umgebenz den Medien herstellen.

Wir haben also eine erste Auswahl, eine erste Zufuhr und Umbildung von Stoffen, gewissermaßen eine rings abgeschlossene Masse von eigenthümlichem Bildungsstoff.

Innerhalb dieser Masse bilden sich nun durch äußere Einwirtungen verschiedener Art gewisse Beränderungen an bestimmten Stelslen, welche eine neue Umbildung des Stosses — also gewissermaßen einen engen Kreis innerhalb des größeren Kreises — ermöglichen. Denken wir uns dies in einer bestimmten Reihenfolge fortgesetzt, so ergeben sich stets kleinere eigenthümlichere Kreise, welche nur innerhalb und durch die größeren Kreise ihren Bildungsstoff erhalten. Also auch die chemische Zusammensetzung wird eine stets eigenthümslichere; eine fortgesetzt Selection auch hier.

Im Großen liegt dieser Vorgang zu Tage, in der Ernährung der Thiere durch Pflanzen, welche letztere aus den unorganischen Stoffen organische Verbindungen bereiten, die dann ihre Umbildung in die des Thiers eingehen.

Diese eigenthümsich veränderten Bildungsstoffe stehen natürlich in direktem Rapport mit der Wirkung der äußeren Kräfte, welche ihre Veränderung hervorriesen und es ist nun sehr begreislich, daß an den bestimmten Stellen, wo die Wirkung eine größere ist, durch sortgesetzte Cumulirung dieser Wirkungen sich allmählich ein Organ ausdistdet. Die Beziehungen zur Außenwelt vermehren sich, damit wächst auch die Sicherheit der Existenz, indem sich eine größere Außewahl der Lebensbedingungen ergibt.

7) Die Sicherheit der Existenz! Dieser Gedanke bedarf einer eingehenden Erwägung. Denn klar ist doch auch, daß ein Besen, dessensbedingungen einfachster Art sind, eigentlich überall leichter sich erhalten kann, mithin räumlich und zeitlich größere Garantieen der Verbreitung hat.

Diesen Gebanken möchte ich durch eine Analogie erhellen. Das kleine Preußen zeichnete bei seinem Auftreten in der Geschichte frühzeitig zähes, bewußtes Staatsleben aus, d. h. weit entsernt, sich irgend einen Luxus der genußreichen Entfaltung zu gönnen, setzte es all seine angespannten Kräfte an die Existenz als Staat. Diese Zähigkeit der Behauptung der Existenz — die ihm den Vorwurf des Knauserns, Hungerleidens, Menschenschindens, Abgeneigtheit für die edleren Culturinteressen eingetragen hat, sicherte sein Emporkommen, während größere Staaten, das bigotte Desterreich, das üppige Sachsen, das kunstliebende Bayern, zurückgingen.

So setzt die Natur bei der Entstehung der Organismen zuerst Alles an die Erhaltung der Existenz. Klein, unbedeutend, einssach, mit dem Wenigsten zufrieden — das sind die Ausgangspunkte der organischen Wesen. Wir sehen darum primitive Formen noch heute in ungeheurer Verbreitung. Wer hat diese Anschauung noch nicht gehabt, wenn er einen hohen Alpenberg erblickte, wo zu oberst unmittelbar unter dem Reich des Leblosen die Flechte beginnt, dann in viel größerer Tiese das Moos und noch viel weiter unten Gras und Fichte hinanzuklimmen streben?

So weit unser menschliches Auge reicht, ist das primitive Leben d. h. der Bildungsstoff für höhere Stufen ein enorm verbreitestes. Diese ersten Versuche der Natur haben in der Einfachheit ihrer Bildung, der Einfachheit ihrer Lebensbedingungen die höchsten Garantien der Existenz.

8) Mit der Differenzirung erweitert sich das Reich der Wirtungen auf dieses Wesen; vervielfältigen sich die Lebensbedingungen. hierin liegt demnach eine größere Gefährbung.

Diese wird aber theilweise aufgewogen:

- a) Durch die Möglichkeit, daß eine Zahl dieser Wirkungen sich an häuft und unter ungünstigen Verhältnissen den Organismus ershält, wo ein einsacherer zu Grunde geht. Winterschlaf von Thieren und Pflanzen.
- b) Durch die Befähigung der Gegenwirkung. Sie beginnt, wo der Wille erwacht. Wie früh diefer eintritt und ob er nothwendig das Empfinden zur Boraussetzung hat, ist uns noch unerschlossen. Bekanntlich nimmt Schopenhauer benselben als Grundprincip aller Wesen an, ihm äußert der fallende Stein, der sich verbindende Sauerstoff, die nach Norden gerichtete Magnetnadel einen Willen. Der unbewußte Wille dreht die Pflanzenblätter der Sonne zu, treibt die Reime der Kartoffel viele Jug weit zur Luftöffnung, bekleidet das Fell des Thiers unter dem Ginflug der Rälte mit bichten Haaren. Für unser Denken scheint eine — wenn auch noch so dunkle Empfindung — dem Wollen vorausgehen zu muffen. Möglich ware es indeß — da wir Empfindung allem Stoff zuschreiben — daß diffuses, d. h. nicht centralisirtes Empfindungsleben in jedem Theilchen wirkte und somit eine Gefammtwirkung entstände, ohne daß eine Gesammtempfindung vorausginge. Dies ware bemnach die Grenzlinie zwischen Pflanzen= und Thierleben.

Daß ein gewisser Theil bes Thierlebens auch biesem vegetativen Leben angehört, ift außer Frage.

Uebrigens gehorcht der Wille auch dem Naturgesetze; d. h. die Wesen muffen wollen.

Diffuse Willensäußerungen verhalten sich zu den centralen wie eine Schaar Indianer, von welchen jeder Einzelne mit der ihm gerade zustehenden Waffe auf den Gegner loshaut im Vergleich mit einem civilisirten, wohlorganisirten, durch Einheit des Befehls, des mora-lischen Gefühls, der gleichen Bewaffnung u. s. w. zu einheitlichem Wirten zusammengefaßten Armeecorps. Denken wir uns, daß von jenen jeder den Krieg auf eigene Faust führte, daß er sich um die Anderen gar nicht kümmerte, so würde doch eine Art von Gesammt=wirkung entstehen.

Uebrigens hat Schopenhauer trot seines genialen Tiessinns, mit welchem er den lange herrschenden Frrthum beseitigte, daß Wollen und Intellect unzertrennbar seien, selber den Willen zu einer Art von scholastischem Begriff erhoben, der an die Stelle des früher herrschenden Absoluten zu treten hätte. Das Aergste ist, daß er diesem Willen eine apriorische Existenz a) zuschreibt und ihn den Stoff gleichsam erschaffen läßt. Zede Bewegung, jede Veränderung b) eines Wesens als von dem Willen dieses bestimmten Wesens außzgehend zu betrachten heißt viel zu weit gehen — oder nichts erzstären. Von der Bewegung unserer Erde können wir mit Bestimmtsheit nicht behaupten, ob sie durch eigene immanente Krast oder durch einen Anstoß von Außen veranlaßt worden. In letzterem Falle wäre sie kein Wille und in diesem Sinne machen wir und alle Geschöpse der Erde eine colossale unser ganzes Sein bestimmende Bewegung mit, der kein Wille zu Grunde liegt.

Seben wir zu, ob wir nicht die Eigenschaften näher bestimmen tonnen, welche wir dem Begriff Willen inhärent benken muffen.

- a. Der fallende Stein, der gespannte Dampf, welcher dicke Mauern zertrümmert, die mit heftigem Knall in die Leere strömende Lust so willenähnlich auch diese Erscheinungen sein mögen, sie entstehen nur durch eine von Außen auf den Gegenstand ein-wirkende Kraft; es widerspricht also durchaus der elementarsten Ansichaung, die wir beim Worte haben, ihnen einen Willen zuzuschreiben. Ist ein Wille vorhanden, so liegt er in dem von Außen Wirkenden.
- b. Die Richtung des Magnets, die Wirkung der Elektricität, die Bellenbewegung des Schalls, der Wärme, des Lichts, die chemischen Anziehungen wir wissen davon nichts, was dei den Stoffen selbst vorgeht. Nichts hindert uns, sie den Erscheinungen unter a. gleichzustellen. Legen wir diesen Erscheinungen einen Willen bei, so ist es einstweisen nichts weiter als eine Hypothese.
- c. Auf bem Gebiete bes organischen Lebens beginnt ein Streben, . bessen erste Aeußerung die sein muß, ben noch so einfach gedachten

Organismus zu erhalten. Wir haben früher als eine wesentliche Eigenschaft des Organismus diejenige angesehen, daß er inmitten zahlreicher übermächtiger Kräfte, innerhalb derer er sich befindet, deren Wirkung äquilibrirt.

Findet nun innerhalb dieses Systems von Kräften eine Lücke statt, so kann der Organismus zu Grunde gehen oder er vermag diese Lücke auszugleichen, indem sich das Leben an der Stelle concentrirt, wo noch einige Wirkung der sehlenden Kraft ist. Ein Beispiel ist die Kartossel, wenn sie zwanzig Fuß lange Triebe nach dem Luftloch des Kellers sendet. Hier ist unzweiselhaft ein Streben; wir könnten es den Ansang des Willens nennen, als dessen Wesen wir die Gegensählichteit des Individuums gegen die zerstörende Wirkung der äußeren Kräfte annehmen.

Die im Laufe der Jahrtausende herangebildete Eigenthümlichkeit bes Individuums entwickelt sich gesehmäßig. Die Ranke des Weinstrocks tritt hervor, sie ringelt sich, auch wenn sie keinen Halt sindet, man könnte sagen — sie will etwas umfassen. Millionen vorgesbildeter Reime fallen in den Samen auf die Erde, wenn auch nur wenige aufgehen: alle wollen sich entsalten. Auch die Blütenpracht des Baumes bringt nur die geringere Anzahl von Fruchtbehältern zur Reise.

Günstigere Bedingungen bringen auch bei ben Pflanzen neue Eigenthümlichkeiten hervor und auch in diesem Falle könnte man ein Streben, einen unbewußten Willen der Pflanze zu größerer Bolltommenheit annehmen.

Deutlich und burchaus verftändlich tritt ber Wille erst in bem bewußten b. h. empfundenen Leben für uns zu Tage.

Das bewußte Leben trifft eine Auswahl unter den äußeren Wirtungen, verschließt sich den einen, sucht die anderen auf. Es gliedert sich Organe zu besserem Aufnehmen dieser Wirtungen, es vervolltommnet und verseinert erstere durch den fortgesetzten Einfluß. der letzteren. Es intervenirt dirett zu Gunsten eines Theils seiner selbst.

Es intervenirt gegen einen Theil feiner felbft ju Gunften ber

harmonie oder gunftigen Fortentwicklung bes Ganzen. Moralifter Wille.

Es fühlt sein eigenes Ganzes nur als einen Theil eines größeren Ganzen und vermag in stiller, opferfreudiger Hingabe oder enthussiastischer Todesweihe zu dessen Gunsten sich selbst zu entäußern oder auch in energischem Ringen demselben die Richtung zu versleihen, die zu seiner Vervolltommnung führt.

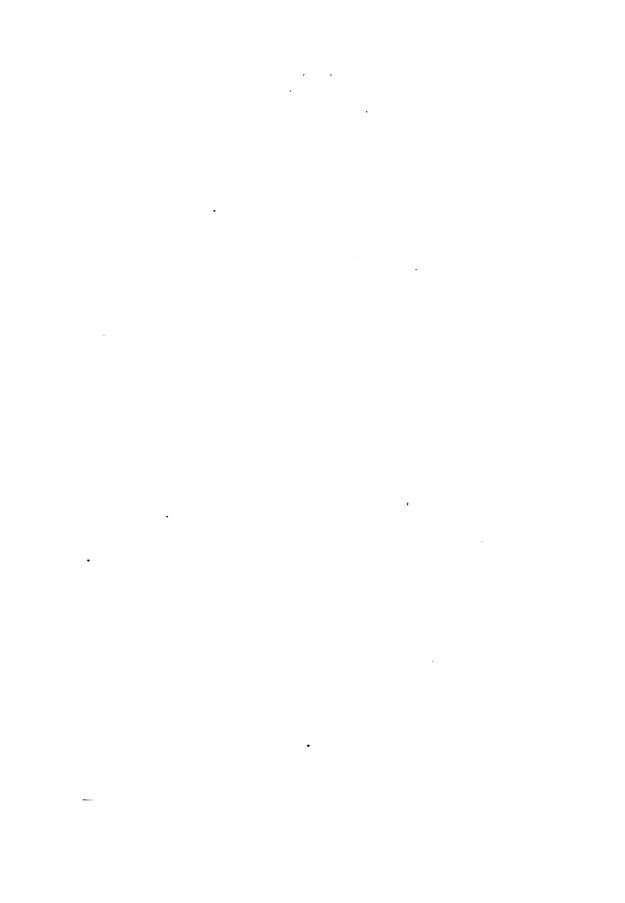
Sotrates, Chriftus, Luther.



## VI. Eins und Alles.

## Zwei Grundeigenschaften der Entwicklung.

Und es ist das Ewig-Eine, Das sich vielfach offenbart, Klein das Graße, groß das Kleine, Alles nach der eignen Art. Immer wechselnd, sest sich haltend, Rah und fern und sern und nah; So gestaltend, umgestaltend, Jum Erstaunen bin ich da. Goethe.



Unter allen Wesen, die uns bekannt sind, ist keines, dem wir die Eigenschaft der Einheit, untheilbaren Einheitlichkeit in so hohem Maße zuschreiben, als unserem eigenen Ich, unserer Seele, wie wir uns ausdrücken.

Und boch ist gerade dieses Wesen ohne Frage das mannigfachst combinirte, wechselndste, vielgestaltigste, eigenthümlichst differenzirte von allen Dingen, die wir kennen.

Wie löft sich dieser Widerspruch und wie vereinigt er sich mit der Ansicht, daß ein einheitlicher, durchaus indisserenter, wechsels und wandelloser Grundstoff uns als das wahre Symbol der Einheit erscheint, von welcher unser Denken so gerne ausgeht, auf welche es alle Erscheinungen zurücksühren möchte und welche so sehr ein Bestürfniß unseres Denkens ist, daß die Menschen sie bald das Grundprincip der Schöpfung, bald Gott, das große All und Eins, causa sui, das Absolute, die Substanz, den Willen u. s. w. genannt haben?

Um zur Lösung dieses Widerspruchs zu gelangen, wollen wir von dem Gedanken ausgehen, daß die letzten und feinsten Unterscheidungen der Dinge — die Form und Beschaffenheit des unendlich Kleinen, wie wir es der Kürze halber nennen wollen — uns unbestannt sind, daß unsere Kenntniß an einer gewissen Grenze stehen bleibt, wo die sogenannten chemischen Elemente beginnen, die wir nicht mehr scheiden können und die wir uns deshalb als durchaus homogene Wesen denken, von denen jeder kleinste Theil vollkommen.

gleich dem anderen sei. Daß dem nicht so ist, beweisen die organischen Zusammensetzungen, welche aus durchaus gleichen Theilen von Elementen gebildet, doch verschiedene Erscheinungsformen darbieten. Der Chemiter meint freilich, wenn er zwei Stoffe hat eine Verbindung eingehen lassen und sie dann wieder trennt, er habe genau dieselben Stoffe, wie vorher; das ist aber nicht der Fall, denn eine jede Veränderung muß in dem inneren Zustand der Dinge eine Spur zurücklassen, welche sortwirkt, wenn sie auch für unsere Sinne nicht wahrnehmbar ist.

Wir wollen nun annehmen, es sei der Wissenschaft gelungen, viel tiefer voranzudringen in das Wesen der Dinge. Sie haben einen Grundstoff entdeckt — nennen wir ihn Aether, dessen Aggregatzustand sich zu dem gassörmigen verhalte, wie dieser zum flüssigen. Dieser Aether sei so dünn, daß kein Verschluß ihn fassen, keine Wage ihn wägen kann. Er habe die Eigenschaft der Bewegung und der sortdauernden Abstohung der einzelnen Theilchen.

Wir müßten dann auch für den unorganischen Stoff — und bei der Gleichartigkeit aller Naturwesen und alles Naturwerdens hat diese Ansicht viel Wahrscheinliches — eine allmähliche Entwicklung aus dem einsachsten Grundstoffe annehmen. Daß ein solcher Grundstoff von ungeheuerer Feinheit und Berbreitung den Weltraum ersfüllt, dafür sprechen die Lichterscheinungen, welche nur durch die Hypothese der Wellenbewegung des Aethers sich einsach erklären lassen. Daß die Kometen, werdende Weltkörper, aus solchem oder noch nicht viel verändertem Grundstoffe sich aufbauen, scheint auch zweisellos. Ebenso unzweiselhaft erscheint es für unser Denken, daß ein gewisses Volumen Gas oder Luft, von unserer Erde abgerissen, außerhalb ihres Anziehungsbereichs in den Weltraum versetzt, sich bei der Repulsion der Atome sort und sort ausdehnen und schließlich in den Aether verlieren müßte.

Wenn nun in allmählicher Verbichtung sich eine Anzahl vort höchst eigenthümlichen Combinationen des Stoffes gebildet haben, Die für uns die Ur= und Grundformen aller troischen Substanzen 311

sein scheinen, so erscheint es ebenso natürlich, daß diese Stofflagerungen, wenn einmal vorhanden — durch welche Ursachen, lassen wir unerörtert\*) — als das Brodukt einer aon langen Arbeit uns nicht mehr als bloge Form, sondern als wirkliche Substanzen erscheinen muffen. Es ware nach diefer Anschauung daffelbe Naturgefet, das verhindert, daß 3. B. aus Natrium sich nicht Gifen bilden kann, und welches auch die scharfe Unterscheidung zwischen einer Pflanze und einem Thier aufrecht erhält. Daß jene nicht mehr ursprünglichen, sondern in unermeßlichen Zeiträumen gewordenen Ur= und Grund= formen (für uns chemische Elemente) in ihrer Wirkung auf einander wieder eigenthümliche Combinationen bilden, die uns ebenso viel Aufschluß über die Natur des Grundprincips geben muffen, als jene Urformen, da in diesen Combinationen neue Zahlen= und Structur= verhältnisse zum Vorschein kommen, die vielleicht der Grundstoff auch auf einfacherem Wege hätte erreichen können, ist wohl ein= leuchtend. Es ist demnach in der unorganischen Masse, gerade wie in der organischen die Structur d. h. das in unermeglichen Zeitrüumen Gewordene das Unterscheidende.

Besselsen Geist bei diesen Abstractionen schwindelt, den bitte ich, folgende Betrachtungen anzustellen. Die Musik mit ihren unsähligen Werken alter und neuer Zeit, mit denen die uns noch ershalten sind, sowie der weitaus größeren Zahl, welche verloren gesgangen ist — kein Geist und wäre es der gewaltigste, keine Phantasie, und wäre sie die mächtigste vermag die Namen alle zu nennen und die Zahl sich auch nur vorzustellen. Und doch ist es ein ganz einsäches, natürliches Ding, was allen diesen Werken zu Grunde liegt, im unglaublich einsaches Formelement, durch dessen Combinationen alle und jede Musik geworden ist — es ist die bestimmte Anzahl von Schwingungen, welche unser Ohr zu sassen. Die einzelne Schwingung ist also das einsache Element, die bestimmten Zahlen in der zeitlichen Auseinandersolge derselben bilden in den ungeheuer

.

<sup>\*)</sup> Davon wird am Schluffe des Werkes die Rede fein.

mannigfaltigen Combinationen das Wesen aller Melodie und Harmonie, welche von unvordenklicher Zeit dis auf den heutigen Tag erklungen ist. Dieses Bild ist für unseren Geist so naheliegend, daß schon Pythagoras es erfaßte und die harmonischen Bewegungen, Abstände, Berhältnisse zc. der Sternensphären, des Weltenbaues damit erklärte in seiner bekannten Sphärenharmonie.

Bedienen wir uns dieses Bildes, so erscheint uns die organische Welt als eine unzählige Menge einzelner Tonstücke, welche mit den vier einfachen Roten oder Grundelementen (CHON) ausgeführt worden sind. Jede neue, höchst eigenthümliche Erscheinung — der Schmelz der Rose, der Reif der Pflaume, das wachsartige Blatt der Camellien, sie sind nichts als ein besonderer Rhythmus dieser Elemente in ganz specieller Anordnung und Zusammenlagerung. Dabei bleibt die Frage offen, ob diese mannigsaltigen Gestaltungen nur Combinationen des Kohlenstoff-Sauerstoff 2c. Rhythmus sind oder ob diese chemischen Elemente bei ihrer Begegnung unter höchst eigenthümlichen Verhältnissen nicht ihren eigenartigen Rhythmus ausheben und Neugestaltungen bewirken, welche als eine Combination der viel ursprünglicheren Grundelemente zu denken wären.

Wir hätten sonach die Naturwesen in einer ungeheueren Reihe aufzusassen, deren erste Glieder die nach bestimmten Formeln und Structur gelagerten Elemente der unorganischen Stoffe wären, welche dann in immer complicirteren Formen und Mischungsverhältnissen sich steigerten dis zu den eigenthümlichst disserenzirten organischen Gebilden. Innere Form und Structur ist dei allen das Entscheidende, Maßgebende; diese Form ist das Ergebniß einer in unberechendaren Zeiten wirksamen Thätigkeit und die weitere Disserenzirung dieser Formen in einer unendlichen Zukunst muß unserer Phantasie auch die kühnsten Hossmungen als nicht unerreichbar erscheinen lassen.

Stellen wir zu größerer Klarheit nochmals die Dinge neben einander: Dieses Stück Eisen, diese Kohlensäure, dieses Wasser — es ist ihre innere Structur, welche ganz genau so ihr Wesen ausmacht und auf dieselbe Weise allmählicher Entwicklung entstanden

ist, wie bei diesem unendlich complicirteren Bau der Pflanze, des Thiers, des Menschen.

Um uns die Rückbildung oder wie wir es nennen die Auflösung eines organischen Wesens in die chemischen Elemente recht klar vorzustellen, brauchen wir nur etwa ein Culturvolk zu denken, das die in mehreren Jahrhunderten erlangte Volkommenheit durch widrige Einslüsse oder innere Entartung verliert: rasch wird es von Stuse zu Stuse, die es vorher mühsam errang, zurücksinken dis zu dem Zustande ursprünglicher Wildheit und Rohheit. Stets aber wird die Sprache und das Vorherrschen des Intellects verhindern, daß es die Vrenze zwischen Wensch und Thier nicht überschreitet, nicht in den Zustand des letzteren zurücksinkt. Ganz auf dieselbe Weise zersallen die unendlich seinen Gebilde des organischen Stosses in die sogenannten Grundstosse oder chemischen Elemente.

Die Gleichartigkeit bes Grundstoffs, aus welchem bas gange Universum mit seinen mannigfachst verschiedenen Formem besteht, ist eine Hypothese, welche Alles für sich hat. Die mechanische Welt= auffassung geht von dem Einen Sate aus, daß jedes Aether= partikelchen d. h. jedes Atom mit der ihm zukommenden überall gleichen Bewegung ausgestattet sei. Diese Sypothese findet ihre Bestätigung in der ganzen Mechanik des Himmels, in welcher alle Belttörper ihre Bewegungen genau nach diefem Gefete vollziehen. 🚱 ist nun aber doch einleuchtend, daß wenn es verschiedenen Stoff gabe, beffen Verschiedenheit nur darin sich äußeren könnte, daß die Bewegung eine verschieden gerichtete sein müßte, etwa so, wie wir es bei den chemischen Anziehungen, Krystallisationen u. s. w. Alsbann müßte ja nothwendig dieser verschiedene Grund= ftoff eine verändernde, andersrichtende, abschwächende Wirkung inner= halb bes ganzen Systems ausüben und eine Berechnung wäre nicht mehr möglich, so lange wir nicht die absolute Menge und die Bewegungsrichtung biefes zweiten Grundstoffs berechnet hätten.

Ein zweiter Beweis für die Gleichartigkeit des Grundstoffs liegt in der Gleichartigkeit seiner inneren Sigenschaft — der Empfindung.

Es ist wohl keine Frage, daß trot der ungeheueren Verschiedenheit der Organisation der einzelnen Thiere und der damit ansammen= hängenden Empfindungsfähigkeit wir nicht anders können, als die Empfindung auf allen Stufen für eine gleichartige anzusehen. aufbämmernde Empfindung in ben Infusorien, das primitive Seben in den noch unvollkommenen Sehapparaten der Insecten, die ungeheure Befähigung einzelner thierischen Sinneswertzeuge — in Allem äußert sich dieselbe Empfindung nur verschieden nach dem Grade ber Ausbildung. Gin Thier, welches durch fein Thun uns zeigte, daß sein Empfindungsleben von dem unfrigen effentiell verschieden wäre — welches z. B. bei Verwundung ruhig ftill hielte, oder, wie die alte Sage vom Salamander berichtet, durch Keuer ginge — es murbe uns gerade fo mit Entfegen erfüllen, wie ein Befpenft beffen Graufen barin liegt, das wir es uns als außerhalb der uns betann= ten Naturgesetze stehend vorstellen. Die vollständige Gleichartigkeit alles zur Erscheinung tommenden Empfindungslebens gegenüber ber unendlichen Mannigfaltigkeit des Stoffes ift ein zweiter Beweis für die Einheitlichkeit des Grundstoffs.

hier muß ich vorausgreifen und eine Bemerkung machen, welche ben Meisten ein schwer verstanden Wort fein wird, welche ihnen aber im Verlaufe meiner Darstellung stets klarer werden muß, da sie den Fundamentalsat dieses ganzen Werkes bildet, die Gegenfählichkeit und Bedingtheit von Bewegung und Empfindung. Jene mufikalischen Harmonieen, von denen ich redete sie sind keine willkürlichen, zufälligen Combinationen, sonderne in ihnen kommt bas Wesen bes Musikalischeschönen zur Erscheinung biefes waltet als Princip, als Seele, als fortgeftaltendes Wefen is all jenen unzähligen Tonstücken. Ebenso haben alle organische Wefen ein erstes Agens, welches als formgebendes Brincip in einer bestimmten Augenblicke auftrat als erwachende Empfindun 🗗 In dem Augenblicke wo die Empfindung sich zuerst erschloß, da ward sie ein thätiges Princip, welches gegen die streng gesetlichen Bewe gungen bes unorganischen Stoffes gegenwirkte. Aber wie bentt?

mit welcher Kraft, wenn nicht mit der Atombewegung? wird der Lefer fragen. Möge er sich die Sache einstweilen fo vorstellen, daß das zur Empfindung erwachte Atom in Folge diefer erschlof= ienen Eigenschaft die Richtung der mechanischen Bewegung ver= anderte. Alfo die eine Eigenschaft des Stoffs, die Empfindung, fie wird burch die andere Eigenschaft bes Stoffs die Bewegung erschloffen und von da an wirkt fie als thätiges Princip auf bie lettere. So schwer diese Abstraction schon beim Beginne der thieri= ichen Empfindung ist, welche demnach als etwas Freies, Unbedingtes, Schopenhauers Wille) aufzutreten scheint, so werde ich dem Leser eine noch viel schwierigere Abstraction im Verlaufe der Darstellung pumuthen, nämlich auch schon bei dem ersten Werden des unorganischen Stoffs eine bunkle Vorstufe bieses ersten Princips, dieser Ureigenschaft bes Stoffs thatig zu benteu, aus welcher alle Geftalt, alles Leben, alles Geistige hervorgegangen ist. Möge er nicht verjagen; diefe Denkform sich anzueignen, wird ihm schlieklich gelingen. Er möge einstweilen folgendes Bild zur Unterstützung des Gedankens anwenden: Das musikalische Ohr ist es, welches in meinem früheren Beispiele die Schwingungen harmonisch ordnet. Nun wird aber bieses Ohr durch das anfängliche, noch sehr primitive Ordnen einsachste Harmonieen — selber feiner und musikalischer, und es wirft nun als ein erhöhter, gesteigerter Sinn weiter. Gerade so ist 68 mit der Empfindung. Sie trat einmal auf, durch die Bewegung erschlossen, sie wirtte auf die Bewegung und erhöhte dadurch fich felbft.

Aber es ift Zeit zu dem Ausgangspunkte dieses Abschnitts burudzukehren und den Schluß an den Anfang anzknüpfen.

Rach dieser Betrachtung hatten wir demnach zwei sehr verschie- ibene Einheiten, nämlich

1) die Einheit des Stoffes, welche wir uns so zu denken haben, die derselbe so gleichartig ist, daß eine Zertheilung immer und immer wieder eine kleinere Zahl derselben Einheiten hervorbringt. Jeder noch so kleine Theil hat genau dieselbe Structur, innere Form

Eigenschaft, wie jeder andere. Alle zusammen machen bas gleich= artige Ganze auß;

2) jene Einheit, welche eine Folge, eine Summirung voraus= gehender Wirkung ist und die sich als stets complicirtere, differen= zirtere, eigenthümlicher gestaltete Form manifestirt.

Ich will diesen Gedanken durch Gegenüberstellung dreier Einzelsfälle illustriren:

- a. irgend ein chemischer Grundstoff. Jeder weggenommene Theil bildet ebenso ein einheitliches Ganzes. Jede beliebige Größe befriebigt uns, läßt uns als Ergänzung nichts verlangen;
- b. ein Baum, schon eine ungeheure Summe vorausgehender Wirkungen. Auch an ihm können wir uns Theile noch wegdenken, ohne daß das Ganze nothleidet;
- c. ein Thierorganismus. Da ist auch das kleinste Organ mit zwingender Nothwendigkeit vorhanden.

Jede fortschreitende Entwicklung ist demnach eine neue Combination, welche sich aus stets mehr, stets eigenthümlicher geordneten Formelementen aufbaut und indem sie das Werden einer ungeheuren Bergangenheit in sich aufnimmt, verwerthet, sich dienstbar macht, einer Concentration von Wirkungen gleichkommt, die wir nicht zu fassen vermögen, die aber ihren Culminationspunkt in dem Menschengeist erreichen und diesen als den Focus darstellen, in welchem die Strahlen der Wirkung jener ungeheueren Vergangenheit zusammenkommen.

In jener Zeit, wo nur unorganische Stoffe auf der Erde vorhanden waren, da stellten diese — jeder in seiner eigenen Weise die Summe der vorausgegangenen Wirkungen oder Thätigkeiten dar. Sie waren damals die vollkommensten Wesen, insofern sich in ihnen das Resultat vorhergehenden Thuns concentrirte.

An dem Tage, wo das organische Leben zu dämmern anfing, da begann eine neue Thätigkeitssphäre. Der unorganische Stoff ward Bildungsmaterial neuer Combinationen, neue Wirkungen, neue Thätigkeiten traten ein. Es versteht sich, daß ein großer Theil des unorganischen Stoffs von dieser Thätigkeit ausgeschlossen blieb;

für diesen war die Neuthätigkeit nicht vorhanden, sie ging an ihm spurlos vorüber, er verhielt sich passiv zu derselben.

In den neuen Lebensformen häusen sich neue Wirkungen. Es beginnt eine Entwicklung, die sich nur innerhalb der bestimmten Sphäre vollzieht. Ein Theil dieses Lebens erreicht nach einer Reihe von Jahrtausenden seinen Höhepunkt und bleibt stadil. Alle weiteren Birkungen bleiben für dasselbe indisserent.

Nur einzelne Formen sind befähigt, Wirkungen auf Wirkungen zu häufen. Dieses sind natürlich die bevorzugteren Formen. Alles vorher Erreichte reproducirt sich in ihnen; sie sethst aber sind die Auserwählten, an denen noch mehr, weiteres geschieht.

Die auserwählteste Form, der Mensch, steht "an des Jahrhuns derts Neige" als Inbegriff der größten Vergangenheit. Kein Wesen auf der Erde hat sich einer solchen Reihe fortgesetzt cumulirter Wirstungen zu rühmen.

In ihm tritt also auch die höchste Differenzirung und Complicirtheit des Baus, der inneren Structur in die Erscheinung.

Die Fortsetzung aller in einer aonenlangen Entwicklung eins getretenen Wirkungen tritt hier auf als eine Gesammtwirkung.

Der innere Zusammenhang der in der Aufeinandersolge enormer Berioden erreichten Differenzirungen steht hier in einem gleichzeiztigen Zusammenhang.

Wir benken beim Wort zunächst die Summe der Ersahrungen, die wir (persönlich) gemacht haben (Verdichtung persönlicher Erlebnisse), dann die unsere Eltern, Bekannte 2c., die welche die vorherz gehenden Culturvölker gemacht (Verdichtung menschheitlicher Erlebnisse). Alle diese Myriaden von Fäden lausen in dem einen Wort in eine wunderbare Einheit zusammen; es ist eine ungeheure Vergangenheit, die sich hier concentrirt.

Wie unendlich ist die Zahl aller der Einzelwirkungen des gesammten geistigen Aufbaus und der materiellen Structur, wenn bei einem einzigen Worte und dadurch erweckten Gedanken ihon eine solche scheindar unbegrenzte Vergangenheit sich zusammens

bindet! Hier scheint sich wirklich das Unendliche im Endlichen zu vereinigen!

Wann sang der Stoff die Harmonieen der Grundelemente, auß denen wir bestehen; wann entwickelten sich die wundervollen Harmonieen der organischen Zelle; wann vereinigte sich diese zu höheren Harmonieen; wie viele Stusen durchlief dies höhere Thierleben und wie groß sind die Zeiten, innerhalb derer sich diese ungeheure Entwicklung vollzog — wir wissen es nicht; wir wissen nur daß alle diese Harmonieen heute in uns zusammentönen und mögen sie verzleichen mit einem aus vielen tausenden von Instrumenten ausgesührten Grundmelodie, die in ihrer ersten Entstehung ein einsaches Lied war.

Das ist die zweite Einheit, die Einheit der Wirkung, die nur durch eine fort= und fortgesetzte Combination und Concentration der verschiedenartigsten Wirkungen zu ermöglichen war.

Das Denken der Menschen, es ift ein Grundton der vor Millionen Jahren leise zu klingen begann, sich verstärkte, lauter wurde, dann in einem strahlenden Meer von harmonischen Tönen sich löste und in dieser Fülle wieder die höchste Einheit darstellt.

Das ist eine Einheit, welche die Fülle der Wesen mit all ihren Eigenschaften zurückzuschlingen strebt.

Du Blutkügelchen, das durch meine Abern rinnt, wann wurde deine Form zuerst bereitet, du Auge, wann erschloß sich zuerst das Geheinniß des Lichtes einer Form, die dein Ursprung war, du Gedanke, du Sehnsucht meines Herzens, wann dämmerten zuerst Eure Borbilder in Seele und Gemüth eines mir ähnlichen Wesens?

Stumm bleibt die Schöpfung, antwortet nicht; auch mein Denten zerstäubt vor solcher Frage. Doch ihr lebt fort, Aeonen, in mir. Es klingen die uralten Weisen auch heute noch in meinem Wesen und daß ich die Schöpfung verstehe, das danke ich dieser wunderbaren Einheit, die unbewußt und unenträthselt, als das Produkt unermeßlicher Vergangenheit, in meiner Seele den Einklang aller Wesen herstellt! Ob ich schon es nicht weiß, so bin ichs doch: bin Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft.

Lichtes Erkennen/mächtige Harmonieen — fünftigen Wesen strahlet ihr heller, tonet ihr in noch unendlich reicherem Zusammentonen.

Einheit der Menschenseele, du bift Einheit des Alls in dem engften Raum, in dem flüchtigsten Augenblick!

## Zwei Grundeigenschaften ber Entwicklung.

Es verlohnt sich, schon hier einige allgemeine Grundgedanken, welche in der Lehre von der Entwickelung oder vom Werden sich wie krystallische Axen erkennen lassen, näher ins Auge zu fassen.

Fürchtete ich nicht in den abstrusen Ton der scholastischen und spekulativen Philosophie zu verfallen, so würde ich sagen, der wesentzliche Theil der Entwicklung sei fortgetragene Vergangenheit oder Fixirung der Zeit durch fortgesetzte Erneuerung längst verzgangener Erscheinungen in stets kürzerem Verlauf.

"Der Stoff organischer Körper, sagt Geiger, erklärt für sich allein nicht ihre Form; die Anzahl der Atome belehrt uns hier nicht, wie an Krystallen über ihre relative Ordnung im Raume; die Zeit ist es, welche diese Ordnung schuf, indem in ihrem Berlause an das bereits Berbundene das Eine früher, das Andere später zutrat. Sowie alles Organische ein Alter hat und darum nicht gemacht werden tann, weil nichts anderes die Abstusung verschiedener Dauer der Bechselwirkung unzähliger Elemente zu ersehen vermag, wogegen ein einsacher Vorgang, wie die Wasserbildung sich leicht in jedem Augenschiede vor uns wiederholt, so macht auch keine Wissenschaft unversänderlicher Naturbedingungen, unter welchen sich die Erscheinungen sortwährend verschwistern, das Lebendige begreislich, ohne Beobachtung jenes zeitlichen Verlauss."

Das ist ein wahres Wort, nur müßte es in viel weiterem Umfange genommen werden und auch auf die unorganische Stoffe ausgebehnt

werben; benn wir machen kein Wasser, wenn wir Sauerstoff und Wasserstoff zusammenbringen, so wenig als wir einen Pfirsichbaum machen, wenn wir das Pfirsichreis auf ben Schlehborn aufpfropfen.

Gehen wir bei dieser Betrachtung wieder von dem Verständlichsten und Bekanntesten, was wir kennen, dem Magstab womit wir die ganze Natur uns erschließen, nämlich unserer eignen Person aus. Wir find die Kinder unfrer Thaten, unfrer Erlebniffe, unfrer ganzen Bergangenheit. Jeder Moment, den wir bewußt und unbewußt gelebt, er hat uns mit äußeren Dingen in Beziehung gefetzt und badurch innere Vorgänge veranlaßt, deren Wirkung eine unvergängliche ist. Nicht nur die Verschiedenheit sondern auch die Verkettung dieser Wirkungen, daß die eine grade früher, die andere später eintrat und nicht umgekehrt, macht bas Resultat berselben für die verschiedenen Bersonen zu einer ungeheuer verschiedenen. So sind wir denn heute selbst das Resultat unserer Erlebnisse d. h. einer colossalen Rette von gang enorm differenzirten Reihen und feine Allmacht ware im Stande das gleiche Resultat hervorzubringen ohne den gleichen Berlauf der Dinge. Es ist also das Gepräge des zeitlichen Verlaufs uns aufgedrückt und zugleich in uns erhalten.

Diese Wirkungen, sie gehen aber mit unserer Person nicht unter; ein großer Theil berselben wirkt fort, erneuert sich in der folgenden Generation. So sind auch wir heute, das Schlußglied einer ungeheuren Folge von Generationen. Nicht nur "redender Menschen", sondern auch aller jener Generationen die in ihrer Auseinanderfolge vom erst-ausdämmernden Thierleben die zum Austreten der Sprache die Vorbereitungsstusen für die Menschheit gewesen sind. Wir haben also eine Vergangenheit, eine ungeheure Vergangenheit. In diesem Sinne sagte ein geistreicher Franzose: "Ein Volk ohne Vergangenheit ist ein Volk ohne Zukunst." Ich möchte sagen, es ist gar kein Volk, denn es hat keine Seele. Unsere Seele ist der Inbegriff unserer ganzen Vergangenheit. Ich wüßte die Summe der Eigenschaften des Menschengeistes nicht einsacher und schöner auszusprechen als mit den Worten Iphigeniens:

Beise bist Du und siehest bas Rünftige, Richt vorüber ist Dir bas Bergangene.

Napoleon III. ließ eines Tages Berryer zu sich bescheiben und machte ihm Borwürfe, daß er sich von dem politischen Leben sern halte. "Es ist Trotz, sagte er, und Starrsinn. Ich habe alle Franzosen, welcher Partei sie auch angehören, eingeladen, mit mir ihre Kräfte, ihr Genie dem Dienste des Baterlandes zu weihen." Da antwortete der greise Ehrenmann schlicht und ruhig: "Votre Majesté oublie qu'Elle a un passé, et que je n'en ai pas." Und diese Vergangenheit, sie wich nicht von dem allmächtigen Beherrscher, sie breitete ihre dunklen Schatten über den Sonnenglanz seines Thrones, sie verswirte seine Schritte und bereitete ihm den Untergang.

Die Puristen meinen, sie vermöchten ein eingebürgertes Fremdwort durch ein aus deutschem Stamme gebildetes leicht zu ersehen
Sie vergessen dabei, daß jedes dieser Worte — ganz abgesehen von
seiner Sippe und Verwandtschaft — eine weite Vergangenheit hat,
in dunkse Vorzeit hineinragt und von dort her bis in die Gegenwart
Vieles erlebt hat, was im undewußten oder bewußten Leben unserer
Seele haftet und sich dieser darstellt, sobald wir das Wort hören.
Die Inquisition — sie erweckt die blutigen Gestalten eines Torquemada und Peter von Arbues, die hunderttausende von unschuldigen
Opsern, Scheiterhausen und Folterqualen — was sagt dagegen das
beutsche Wort Glaubensgericht?

Grade so thöricht wäre es, von uns zu verlangen die Freunde und Gespielen unser Jugend, die theuren Eltern, die geliebte Gattin, zu vergessen und an deren Stelle andre Personen, von deren Borstesssichteit wir ja überzeugt sein mögen, in unser Herz aufzunehmen, unser Heinat, unser Vaterland gegen andre erleuchtetere oder freiere Länder zu vertauschen, wie wohl so mancher gethan, der dem Spruche ubi dene ibi patria folgte. Das Alles ist unsere Vergangenheit, es stammt aus den Tagen, wo sich Mitgeborne sest und sesten mit sansten Banden aneinanderschlossen und nicht an den Sohlen, wie Tanton meinte, aber tief in unserem Herzen wohnt die unaustilgbare

Bedingtheit von allem dem, was wir in trüben und heitern Tagen erlebt und erfahren; alles Glück, alle gemeinsam empfundene Lust und Begeisterung, ja auch aller Schmerz, alle Verkennung, alle Qualen die aus jenen Quellen in unser Dasein gestossen, sie vermag ein edles Herz nicht aufzugeben für alle Schätze der Welt.

Als Rom durch den Zusluß fremder Bölker angeschwellt den sesten Zusammenhang mit seiner Vergangenheit verloren hatte, als nicht mehr die alten Sitten, die alten Gesetz, die alte Göttersverehrung in den Seelen der Römer lebte, da verlor es mit dem Nationalbewußtsein auch seine Krast. Die nivellirende Thätigkeit der französischen Revolution, welche sämmtliche alte Provinzen Frankzeichs zertrümmerte und das Land in dreiundachtzig Theile zerlegte, welche alle alten Traditionen zerstören wollte, die Königsgräber auszische alle alten Traditionen zerstören wollte, die Königsgräber auszischen Zeiteintheilung abschaffen wollte, es war ein Bruch mit der Vergangenheit, wie ihn die Welt noch nicht erlebt und wie er auch die damalige Welt mit Staunen und Entsetzen erfüllte. Ungestrast vollzieht ein solcher Bruch sich nicht und noch dazu ist er unmöglich. Denn die ganze Krast der Gegenwart ruht auf dem Zusammenhang mit der Vergangenheit.

Kein Dichter, kein Künstler wird mit bloßen Abstractionen jemals eine bedeutende Wirkung hervorbringen; wo dies Göthe einmal gethan, wie in der natürlichen Tochter, da ist er sehlgegangen. Die historischen Personen dagegen, sei es des Alterthums, der christlichen Borzeit, des Mittelasters, die leben und weben in einer allseitigen Bedingtheit und sagen uns durch ihr bloßes Erscheinen schon mehr als dort die schönsten Worte und Farben.

Genug der Beispiele. In allen tritt die lebendige Wirkung der Zeit, insofern sie als Vergangenheit sich in die Gegenwart fortpflanzt und die Aukunft vorbereitet, deutlich genug hervor.

Dieser typische Charakter bes Gewordenseins, dieses Gepräge der Zeit, welche allen Naturwesen eigen sind, sie entziehen sich noch zum großen Theil unserer Erkenntniß; ganz und gar unmöglich ist es aber, sie nachzuschaffen. Nur die nächstliegenden harmonischen Reihen vermögen wir auf einander wirken zu lassen. Pstanzen tünstlich zu befruchten, Thiere zu züchten, zu veredeln, natürlich auch wieder nur in dem bestimmten Beitverlause — wir vermögen auf das Werden einzuwirken, aber nichts werden zu lassen.

Zwei Dinge sind es, welche das Gepräge der Zeit am deutslichsten tragen, in welchen die summirte Wirkung ungeheurer Versgangenheit am klarsten sich ausspricht: es sind die organischen Wesen und der menschliche Geist. Die beiden größten Räthselfragen sind: "Boher stammt das Leben?" und "Woher die Fähigkeit, sich zu erinnern?"

In beiden waltet offenbar die Entwicklung. Beide Fragen stehen in einem natürlichen Zusammenhange. Denn mit dem höher entwickelten Leben steigert sich auch die aufgeschlossene Empfindung, das Bewußtsein. Das organische Leben ist fähig, vergangene Formen zu reproduciren, der menschliche Geist ist fähig, Vergangenes als gegenwärtig zu empfinden. Beide Fragen werde ich in den nächsten Abschnitten durch das Geset der Entwicklung versuchen nicht zu erstlären, sondern den Weg anzudeuten, auf welchem eine Lösung gessucht werden dürfte.

Genüge es hier zu bemerken, daß alle diese Erscheinungen nur durch den Rhythmus der Bewegungen zu erklären sind. Und daran schließt sich jene in den oben angesührten Worten Geigers erwähnte Sigenthümlichkeit der Entwicklung, daß in einem bestimmten Zeitraum zu der bereits gewonnenen Combination die Wirkung eines neuen Elements tritt, das jener Bewegung eine eigenthümlich veränderte Richtung gibt, gerade wie die Weiche an unseren Sisensbahnen nur ein klein Stück Gisen ist, aber deren Zügen weit auseinandergehende Richtungen verleiht. So wirken z. B. die großen Berioden der Jahreszeiten maßgebend und entscheidend auf das rhythsmische Leben von Pflanzen und Thieren.

Die ungeheuere Mannigfaltigkeit oder Complicirtheit des Baues einer Pflanze, wie sie in den minimalen Theilen derselben als Form im Raume, b. h. als Nebeneinander uns entgegentritt, erklärt sich burch die ungeheure Mannigfaltigkeit des Nacheinander, b. h. der aufeinander folgenden Wirkungen in den minimalen Theilen der Zeit.

Bon allen Dingen, welche wir kennen, gibt uns die Sprache das deutlichste Bild dieses Grundzugs der Entwicklung. Denn es wird hier mit Bewußtsein anerkannt, daß der ganze Wortvorrath, welcher uns zu Gebote steht mit seiner unendlich reichen Begriffs- und Vorstellungswelt, das in unermeßlicher Dauer allmählich. Entstandene als eine große gleichzeitig vorhandene Masse ausgebildet vor uns entsaltet, deren einzelne Elemente die Ausgangspunkte ihrer Entwicklung in den verschiedensten Zeiten der Vergangenheit haben. Hier wird also mit Bewußtsein erlebt und empfunden, was wir bei dem wunderbarsten und unbegreislichsten aller Phänomene, das doch mit schlagender Gewalt uns entgegentritt, dem Werden des Baumes aus dem Keime, des Greises aus dem Kinde, nur dunkel ahnen und staunend erwägen.

Ein zweiter Grundzug des Wesens der Entwicklung dürfte am besten mit dem Worte Selection bezeichnet werden, jedoch nicht in dem engen Sinne, wie es Darwin gebraucht, sondern in viel weiterem Umsange. Ist mit dem vorhergeschilderten Princip die Eigenthümlichkeit der Fortdauer besonders hervorgetreten, so heftet sich an den Begriff der Selection das Wesen der Vervollkommnung. Suchen wir diesen Begriff durch Beispiele klarzustellen.

Denken wir uns die noch auf der untersten Stuse der Entwicklung stehende Urpflanze an verschiedenen Orten, unter verschiedenen Lebensbedingungen. Es ist natürlich, daß letzere günstiger oder ungünstiger sein können, je nachdem der zum Bau der Pflanze verwendbare Stoff, die zum Leben nothwendige Wärme u. s. w. sich in verschiedenen Verhältnissen darbieten. Es werden also in der Entwicklung der ursprünglich ganz gleichartigen Pflanzen Modisicationen eintreten, welche eine größere oder geringere Vollkommenheit d. h. in diesem Falle Lebensfähigkeit bedingen und zur Folge haben. Hier wirkt also Selection auch in dem undewußten Leben; denn beim Zusammentressen mußten die lebenfähigeren Formen den Sieg über

ſ

bie anderen davontragen. Die Wirtung ist also genau dieselbe, als ob die Pflanze die Fähigkeit besessen hätte, den günstigeren Stoff, die vortheilhafteren Lebensbedingungen sich auszusuch en.

Diese letztere Fähigkeit ist schon dem Thiere in gewissem Grade eigen; die bei ihm auftretende Empfindung und die daraus sich hersleitende Bewegung ermöglicht durch das Gefühl der Lust und Unlust Auswahl des Nützlicheren, Ersprießlicheren unter dem ihm Zugängslichen.

Wie aber auch im Inneren des Organismus Selection ftatts sindet, wie die seinere Differenzirung der einzelnen Organe durch chemische Umbildungen stattsinden, die eigentlich nichts weiter sind als eine durch das Leben und die äußeren Einwirkungen bedingte Auswahl aus vorhandenem Bildungsstoffe, das habe ich im Voraussegehenden bereits angedeutet.

Auch in den Thätigkeiten des Lebens herrscht die Selection. Jegliches Thun, jegliche Bewegung, bei welcher ber Wille auftritt. jucht ein bestimmtes Riel zu erreichen, eine bestimmte Störung aufzuheben. Bei den primitivsten animalischen Lebensformen müffen wir aber, wie wir später sehen werden, Empfindung und Willen in den einsachsten, elementarischen Vorgängen, dem plastischen Leben, thätig denken. Natürlich, es war ja der ganze Lebensinhalt oder wenn man lieber will Lebenszweck jener unendlich einfachen Wesen. Und doch muß es bei diesen minimalen, vom Willen regierten Bewegungen gerade so gegangen sein, wie heute bei den unendlich complicirten. Bir erlernen die zweckmäßigen Bewegungen durch die Uebung. Auch das Thier macht im gegebenen Falle viele fruchtlose Versuche, bis cs durch seine Intelligenz und die Erfahrung geleitet, endlich die passendste, zweckbienlichste Art herausfindet. Die sogenannten instinctiven Bewegungen, die bei den Thieren so außerordentlich zweckentsprechend und vollkommen erscheinen, sind nichts weiter, als durch lange Generationen herangezüchtete Kunstfertigkeiten. Wit der größeren Befähigung tritt eine vollkommenere Erreichung des gewollten Zwecks und zugleich ein geringerer Kraftverbrauch ein. Letterer kommt aber einer Erhöhung der Kraft gleich; benn es ift einleuchtend, daß in diesem Falle eine stärkere Anspannung der Kraft das Ziel über das ursprünglich Gewollte hinaus verfolgen kann. Und so meint denn mit Recht auch Schiller, daß im geistigen Leben nur dann etwas Neues geboren wird, wenn still und unerschlafft im kleinsten Punkt die größte Kraft gesammelt wird. Neue, unbekannte Fähigkeiten erschließen sich auf diese Weise durch die fortgesett erhöhte und mit geringerer Anstrengung wirkende Befähigung und durch das Einsetzen der Gesammtkraft nach dieser bestimmten Richtung hin. Was wir aber auf den Söhepunkten des gestalteten Lebens wirksam sehen, das muß auch schon in seinen elementarsten Formen vorhanden gewesen sein; ber Begriff ber von Empfindung und Wille regierten Bewegung nöthigt uns zu dieser Annahme. Und somit ift eine Selection ber Thätigkeiten b. h. ber zwedmäßigen Bewegungen auf ber ganzen Stufenleiter ber fo unendlich mannigfaltig gestalteten Thierformen anzunehmen.

Auch in der Pflanzenwelt? In gewissem Sinne, ja. Denn die Zelle welche ihre rhythmischen Bewegungen schneller, bestimmter, energischer ausführt, sie überholt in ihrem Wachsthum die träger, langsamer sich bewegenden. Sie hat also eine größere Eristenzfähigfeit und wird auch ohne es zu wollen Stammmutter oder Typus einer Folge von Bewegungen sein, die offenbar zweckmäßiger find, als die ihrer Nachbarzellen. Der Zweig einer bestimmten Pflanze, bessen Blatt sich zufällig an einer erhöhten Stütze festhielt, konnte die Lebensbedingungen — Luft und Sonne — in viel höherem Grade erhalten, als die übrigen auf bem Boden liegenden. Durch eine un= zählige Reihe von Generationen, in benen sich dieselbe Erscheinung wiederholte, kounte endlich das Blatt sich zum Klanimerorgan gestalten und so konnte endlich durch ein Zusammenwirken in außerordentlicher Regelmäßigkeit wiederkehrender äußerer Lebensbedingungen jene zweckmäßige Thätigkeit zu Stande kommen, die wir tagtäglich vor Augen sehen und von der wir anthropomorphistisch sagen: Die Pflanze klammert sich fest; die Pflanze will sich festklammern.

Schopenhauer würde freilich über diese Darstellung Zeter rufen, denn für ihn ist in diesem Falle der Wille entschieden thätig und er freute sich immer kindlich, wie über eine Bestätigung seiner Theorie, wenn er im Sprachgebrauch einen derartigen Ausdruck fand.

Die von Darwin dargestellte Selection kann ich als allgemein bekannt füglich übergeben.

Innerhalb des Gebietes der höheren Organismen ist diese Seite des Entwicklungsgesetzes natürlich ebenso mächtig und noch viel auffälliger.

Die ursprüngliche Stände= und Barteibildung in den gesell= . schaftlichen Organismen, sie findet statt durch Selection. Priester=, Krieger=, Handwerkerkasten vererbt sich die stets erhöhte Befähigung der besonderen Standesthätigkeit. Es gibt eine Zeit in der Entwicklung der gesellschaftlichen Organismen, wo der Abschluß der Kasten, Stände, Zünfte für das Brincip der Selection nützlich ift; denn von allen Seiten zudringende fremde Elemente würden die Kraft, die Kunstfertigkeit, die eigenartige Vollkommenheit wieder aufheben. Es kommt aber auch eine Zeit, wo die starre Abgeschlossen= heit vom Uebel ist, weil sie der Wirkung der Selection sich entgegensett, indem sie frische, gefunde Elemente, die zu höherer Vervollkommnung des Standes oder der Kunftübung beitragen könnten, nicht herbei zieht. Die große Lebenstraft der katholischen Kirche im Mittelalter lag hauptsächlich darin, daß sie allein das demokratische Princip vertrat, ihre Geister, Werkzeuge und Kämpen aus allen Klassen der Gesellschaft auswählte. Als die aristokratische Tendenz auch das Gebiet der Kirche zu überfluten drohte, d. h. als die Adels= geschlechter anfingen in den Besitz der höheren Kirchenamter zu ge= langen und diese als Lehen anzusehen, führte Gregor den Cölibat ein.

Einen ähnlichen Gebanken verwirklichte nachmals die französische Revolution, indem sie die Schranken der Zünfte, Leibeigenschaft, Privilegien der Stände 2c. abschaffte. Napoleon proclamirte den Sieg

des Princips der Selection mit den Worten: La carrière ouverte aux talents.

Die höheren Interessen der Gemeinschaft — Künste und Wissensschaften — mußten sich am frühesten von diesen Schranken befreien, da hier das Talent allein entscheibet und die Selection deshalb wegen der größeren Seltenheit des letzteren sich nothwendig auf größere Kreise erstrecken mußte. Hat auch der Zunstzopf und der bornirte Kastengeist in den gelehrten und Künstlerkreisen ost Jahrhunderte beherrscht und auch in unseren Tagen noch einen ziemlich breiten Raum, so können wir doch aus dem Bewußtsein unserer Zeit heraus sagen, daß die großen Künstler und Männer der Wissenschaft die wahrhaft Auserwählten nicht des einzelnen Volkes, sondern der ganzen Menschheit sind.

Auch innerhalb der Erzeugnisse des Menschengeistes wirkt die Selection und das ist ein wahrer Trost dei der sündsslutartig answachsenden Masse von mittelmäßigen Kunsts und literarischen Produkten. Bon Jahrhundert zu Jahrhundert überträgt sich nur das Bollkommne, das Classische und die Zeit reinigt die Tenne von Spreu und leerem Quark. Erst nach Ablauf der bestimmten Periode sondern die Nachgebornen wie von erhöhtem Standpunkte das, was dauernden Werth hat von dem, was dem salschen Zeitgeschmack huldigte.

Bei dieser Selection des Classischen aus dem Werthlosen und Bergänglichen ist der Borgang ein so regelmäßiger, ebenso im insbividuellen Leben wie in den großen Kunstepochen sich wiederholender, daß es von Interesse ist, darauf hinzuweisen. Wer hat bei sich noch nicht die Ersahrung gemacht, daß Zeiten eintreten, wo er das, was ihm lange Zeit als das Schönste und mit Aufgebot aller seiner Kräfte Erstrebenswerthe erschien, ansing müde zu werden, wo es seinen Reiz für ihn verlor, etwa wie eine dustende Blume, an welcher man zu lange riecht, zulet ihr Aroma zu verlieren scheint? Es ist das Princip der Ausgleichung, welches sich geltend macht; die Harmonie unserer übrigen Seelenkräfte wird durch die einseitige

Richtung aufgehoben und strebt nach Ruhe und Befriedigung nach einer anderen Seite. In diefer Zwischenepoche verschmähen wir die Gesammtheit des vorher Erreichten; in dem Mage als die Beruhigung und Ausgleichung eintritt, erheben sich wie beleuchtete Spiten die schönsten und vortrefflichsten Zielpunkte bessen, mas vor= her unsere Welt war. So findet eine fortgesetzte Siebung und Be= reinigung statt. Gerade so ist es in der großen Welt. Haben wir es nicht in unserem Jahrhundert mehrmals erlebt, daß man Schiller verschmähte und ihm höchstens das Prädicat eines talentvollen Dichters zuerkannte; während Göthe der Olympier hieß? Was mußte diesem geringschätzigen Urtheil die Spite abbrechen? Doch wohl die Glocke, das Lied an die Freude, der Spaziergang, Wilhelm Tell und wie fie alle heißen. Und in den Zeiten, da man von Göthe nichts wissen wollte, als einem kalten Aristokraten, in welchem die nationale Fiber sich nicht regte, leuchteten da nicht sein Faust, sein Berther, seine Iphigenie, wenn auch in fernem Dämmerweben, doch wie glutumflossene Höhen ewiger Alpenberge? So verwarf die Renaissance die herrlichen Bauwerke des Mittelalters und nannte sie gothische, d. h. barbarische, so blickte die zierliche Bopfzeit auf die ble Einfachheit der Renaissance herab, so gilt in unseren Tagen das Rococo als Ausbund von Geschmacklosigkeit. Es ist ein ewiges Hin und her. Auf und Ab — Chriftenthum und Königthum, die Seele des 17. Jahrhunderts, find die Gegenstände wüthenden Haffes im 18.; die nächste Folgezeit ist immer ungerecht — und aus dieser Bewegung sondert sich wie durch die Kornschwinge die Spreu von dem Waizen, bas Eble von dem Gemeinen, das Claffische von dem Gewöhnlichen. Dieser Broces der Selection auf dem Gebiete der Kunft vollzieht sich mit solcher Sicherheit und Regelmäßigkeit, daß man fast glauben könnte, es ließe sich eine mathematische Formel dafür finden.

So sindet eine Auswahl in dem unermeßlichen Reiche menschlicher Gedanken und künstlerischer Ausdrucksmittel statt. Dasselbe gilt natürlich auch für das Gebiet des materiellen Fortschritts: Industrie, Wechanik, Handel u. s. w. Immer vollkommener wird die Erreichung der Zwecke, immer einfacher, d. h. in diesem Falle auch weniger kostspielig die Mittel.

Wie innerhalb bes Volkes sich Individuen zu Organen bes politischen, socialen, wissenschaftlichen Lebens aussondern, so findet auch für das Menschengeschlecht eine Auswahl der Bölker statt, durch welche vorzugsweise der große Entwicklungsgang sich vollzieht. Dieser Gedanke war dem Judenvolke zum Bewußtsein gekommen, da sie im Gefühl der ethischen Vertiefung ihrer religiösen Welt-anschauung sich das auserwählte Volk nannten. Ja auch der Gegensah von Hellene und Barbar, von Kömer und Fremder, von Christ und Heide verdankte diesem Gefühl des Auserwähltseins seinen Ursprung.

Wie das Princip der Selection in der Sprache und in derethischen Vervollkommnung des Menschen wirkt, werde ich spätenachweisen. Genüge es hier kurz anzudeuten, daß der edle Menschur nur innerhalb der durch Sittlichkeit, Ehre und Menschenliebe gerechtsertigten Handlungen wählen kann, also sein Thun durch enger Kreise gebunden ist, während der rohere Naturmensch diese Bedin st heit nicht kennt, obschon er sonst vielsach gebunden ist. In de Sprache gelangt ebenso die seine Differenzirung der Begriffe durch Selection unter dem ursprünglich wenig unterschiedenen Lautmateriaur Geletung. Der Niederdeutsche sagte die See, der Oberdeutschaft der See für denselben Begriff. Die deutsche Sprache wählte aus und sigirte so die heutigen Begriffsunterschiede.

Zum Schlusse möchte ich noch über die Selection, wie sie E bem individuellen Menschenleben in ihrer höchsten Potenzirung au tritt, ein Wort sagen. Diese muß wohl im Darwin'schen Sinne digeschlechtliche Auswahl unter den Menschen sein; denn hier trieine Doppelselection zweier äußersten, höchst vervollkommneten Endglieder der unendlichen Reihe zur Erzeugung eines neuen Ring ber Kette ein. Da ist es mir nun stets höchst merkwürdig vorgekommer wie hier meist äußere Rücksichten, gesellschaftliche Stellung, Bemögen u. s. w. bestimmend wirken, während man doch mit viel größerer Einsicht und Beachtung der Naturgesetze bei der Züchtung der Hausthiere verfährt. Wo die äußeren Verhältnisse als Constellation die Geburt des neuen Menschen regieren, da geschieht etwas Analoges der oben von mir angedeuteten Entwicklung der Pflanzenstanke: nicht der bewußte Wille ist thätig, sondern das Zusammenswirken regulirender gesellschaftlicher Einslüsse. Freilich durchbricht da die Natur oft genug die gesellschaftlichen Schranken, indem sie die heseligsten und surchtbarsten Leidenschaften entzündet, um ihre Selection auszusühren.

| · |   |   |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |
| • |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   | • | - |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |

## V

## Teleologische Weltansicht.

Tie Katur ericheint uns freilich weise ja fie überraicht uns burch eine überall aus ihr betwortretende uns weit überlegene Bernunft. Aber die Katur barmonirt mit unserer Bernunft und übertriff fie, nicht weil die Katur vernünfig, nicht weil fie vernunfigemäß somdern weil die Bernunft natürlich aus der Ratur und ihr gemäß entwicklich ift.

2. Geiger.



"Wenn man boch nur einmal wüßte, welchen Zweck eigentlich die hellen und leuchtenden Farben der Blumen haben?" Diese Frage stellte vor zwanzig Jahren ein junger Doctor der Weltweisheit bei einem Spaziergange an zwei ältere Freunde, die ob dieser Naivität in ein unauslöschliches Gelächter ausbrachen. Als sie sich etwas erholt, belehrte ihn der Eine: "Die Blumenfarben haben keinen weiteren Zweck, als Du, Du hast den Zweck in Mainz das Individuum und die Art N. N. zu repräsentiren.

Ich ging ob dieser Zurechtweisung etwas beschämt schweigend mit den Beiden voran. Noch öfters zogen sie mich mit meiner Frage auf und ich war mir doch nicht bewußt, gerade etwas besonders Dummes gesagt zu haben. Am wenigsten wollte mir in den Kopf, daß etwas so ungemein zweckmäßig Gebautes und Gebildetes, wie ich selbst, weiter keinen Zweck haben sollte. Meine, vor Kurzem erst patentirte, Weltweisheit ließ mich im Stich.

Daß die Blumenfarben doch einen Zweck haben, das wurde mir später klar, als ich lernte zwischen Zweck und bewußter Absicht unterscheiden.

Das vermögen aber die meisten Menschen nicht — es ist die ewige Sucht, Alles sich zu assimiliren, Alles anthropomorphisch aufzusassien, überall bewußte Absichtlichkeit anzunehmen, wo sie zwecksmäßige Uebereinstimmung finden.

Die Pflanze, welche die Befähigung hat, ihre Blätter gegen das

Licht zu kehren, das thierische Auge, welches schon im Mutterschooße so vortrefflich für das Licht eingerichtet wird, das Flußbett, welches so genau zu der Wassermasse des Flusses paßt — wir sehen in allem biefem so vortrefflich Angepaßten und so wundervoll Uebereinstimmen= den eine bewußte Absichtlichkeit, die wir göttliche Beisheit oder tiefangelegten Naturplan nennen und so ist es benn auch nicht zu verwundern, wenn ein heffischer Schulmann in seinem "geographischen Leitfaben" es als eine schöne Einrichtung ber Natur preift, daß bie großen Städte an den großen Aluffen liegen. Ebenso weise ift die Anordnung, daß der Grönländer so entschiedene Liebhaberei am Thrangenuß, der Bager am Gerftenfafte, der Rheinländer am Beine hat. Bie übel wäre es, wenn 3. B. ber Grönlander für Rüdesheimer und Ahmannshäuser schwärmte, und der Binger sich erst mit großen Kosten die verschiedenen Jahrgänge unverfälschten Wallfischthranes in feinem Reller einlegen müßte! Welche herrliche Sache, daß die Kunfichtigkeit erft in ber Zeit so allgemein wurde, als ber gütige Bater den Menschen die Runft des Brillenschleifens verliehen hatte u. f. w.! Und wer wollte Schiller nicht beistimmen, wenn er entzückt ausruft:

> Belche Berehrung verdient nicht der Beltenschöpfer, der gnädig, Als er den Korkbaum erschuf, gleich auch die Stöpsel ersand!

Eine Stelle aus Bernardin de St.=Pierre's Etudes de la nature machte auf mich als Anaben einen sehr bebeutenden Eindruck. In seinem Bestreben, diese Welt als die bestmögliche darzustellen und die Argumente der Gottesleugner zu widerlegen, bemerkt er u. A., daß der Schmerz eine hochweise Einrichtung sei, daß wir ohne diesen immer wachen Mahner und Warner jeden Augenblick unsere Gliedmaßen zerbrechen würden und in Gesahr wären uns selbst zu vernichten. Diese Aufklärung frappirte mich und es machte mir eine besondere Freude, diesen Gedanken in seine Consequenzen zu versfolgen. Leider wollte er nicht auf alle Fälle passen und mein Bemühen scheiterte schon an einigen hohlen Zähnen, die mir große Schmerzen verursachten, während diese doch offendar sehr verspätete Warner und höchstens Mahner daran waren, daß ich die Zähne bald verlieren

müsse. Auch die unfäglichen Todesqualen, welche so vielen armen unglücklichen Wesen bereitet sind, wollten mit dieser Theorie der besten der Welten und der darauf gegründeten Theodicee durchaus nicht harmoniren.

Die ungeheure Zweckmäßigkeit der menschlichen Sprache, als eines lautlichen Organismus, sie wird an dem Taubstummen zu Schanden, der sich alle die Lautspmbole mit unsäglicher Anstrengung erst in Gesichtswahrnehmungen übertragen muß. Ebenso wird die ungemein zweckmäßige Construction des Auges für die Lichtwellen und dadurch ermöglichten Rapporte der Menschen mit der ungeheueren Rannigsaltigseit der Dinge für den Blindgeborenen zu einem bitteren Hannigsaltigseit der Dinge für den Blindgeborenen zu einem bitteren Hannigsaltigseit der Absichtlichkeit da anzunehmen, wo eine solche tragische Opsteleologie d. h. ein so kläglicher und für den davon Betrossenen unlöslich schmerzlicher Widerspruch zwischen den ausgebotenen Mitteln und den erreichten Wirkungen vorhanden ist, wie mögen wir dieselbe in den zweckmäßigen Uebereinstimmungen und harmonieen der Natur anzuerkennen berechtigt sein?

Die Entwicklungslehre vermag hier allein, wie in allen Fragen und Räthseln des Daseins, genügenden Aufschluß zu geben. Accoms modation, so heißt ihre Lösung für alle noch so complicirten Lebenssecheinungen, bei denen selbst das kleinste Theilchen an Zweckmäßigkeit alles das übertrifft, was jemals menschlicher Scharssinn und Ersfindungsgabe Kunstvolles geschaffen haben.

Je complicirter die beiden Reihen von Erscheinungen sind, welche in irgend eine zweckmäßige Relation zu einander treten, um so mehr müssen dieselben natürlich unser Staunen erwecken. Das Käserchen, welches an der Wurzel der Staubsäden der Berberis den Honig saugt und dadurch einen solchen Reiz auf diese Staubsäden ausübt, daß sie zusammenschnellen und die Besruchtung aussühren — es ist die wunderbarste, complicirteste Borrichtung, wenn wir es so aufsassen, als sei das Thierchen einzig zu diesem Zwecke da. Denken wir uns aber, eine vieltausendjährige Zusammenlegung, Coexistenz mit dem =

selben habe der Pflanze die Befähigung der freiwilligen Befruchtung entzogen, so hört die Sache auf wunderbar zu sein.

In der Welt des bewußten Menschengeistes sehen wir das Prin= cip der Accommodation fort und fort thätig und zwar in zwei Formen; erstens als ein receptives in der Reflexion der Außenwelt, die stets feiner und eigenthümlicher sich in dem Bewußtsein des Menschen abspiegelt und zweitens als ein actives, als Befähigung, gegen bie nachtheiligen Ginwirkungen diefer Außenwelt mit Sulfe des fich stets vervollkommenden Werkzeugs, entgegenzuwirken. Das Unterordnen aller Dinge unter den bewußten Menschenzweck führt auf die natiltlichste Beise zu der einseitigen Auffassung, daß alle Dinge zu diesem Zwecke vorhanden d. h. erschaffen seien. Die Befangenheit unter dieser Ansicht trägt wesentlich dazu bei, den Menschen unglücklich zu machen; benn die meisten Menschen verlangen von den Dingen entgegengesette und unvereinbare Wirfungen, fie wollen daß ber Stein, ber ihre Bauten festigt, aufhöre, fest zu sein, wenn er ihnen auf den Ropf fällt. So verlangten die Römer und Franzosen von den Casaren, welche ihre wild-anarchischen Zustände mit dem eisernen Scepter bändigten, daß sie ihre alten Freiheiten achten follten. So forberten diese Cafaren von benselben Menschen, die sie durch niedere Motive und feige Furcht darnieder hielten, Manneswürde und Seelengröße. So verlangt ber Lüftling von seinen Nerven, beren aufregender Kitel sein klägliches Dasein mit dem trüben Scheine der Sinneslust erfüllt, eiserne Dauer.

"Alles zum Zwecke!" ist die Devise des Menschengeistes. Tausendmal wendet er jede Gabe der Natur herum und beschaut sie von jeder Seite, bis ihm endlich ein neuer Gedanke aufgeht, der ihn belehrt, wie er dieselbe verwenden möge. Was Wunder, wenn et endlich völlig von der Ansicht beherrscht ist, daß diese ganze Natur nur dem Einen Zwecke zu dienen da sei!

"Alles zum Zwecke!" ist aber auch die Devise des Naturwirkens. Nur ist dieser Zweck kein bewußter, sondern ergiebt sich aus den fortzgeset wirkenden Relationen der einzelnen Erscheinungsformen und ihrer stets gesteigerten Accommodation. Bewußte Naturzwecke sind ba, wo überhaupt das bewußte Leben beginnt, welches in seiner Entstehung mit einem ganz unbedeutenden Uebergewicht über das Undeswußte die Bedingungen und Förderungen seiner Existenz auszuswählen vermochte. Ich meine die Zeit wo das animalische Leben von dem vegetativen noch nicht sehr unterschieden war. Mit der Bervollkommnung und der außerordentlichen Mannigsaltigkeit der Thiersormen traten Millionen von Zwecken in der Natur auf, welche schließlich zu einer Art von Gleichgewicht, von gegenseitiger Accomsmodation und Ausgleichung führen mußten.

Hier waltet nun das Gesetz, daß das Mächtigere sich stets das Schwächere aneignet und zu seinen eigenen Zwecken verwendet. Da nun aber die schwächeren Lebensformen sich schon zu einer höchst complicirten Daseinsäußerung entfaltet haben, so werden die Beziehungen unendlich vielfältig und es ergeben sich Zweckmäßigkeiten, die uns in das höchste Erstaunen versetzen. Ich erinnere hier nur an den Einsiedlertrebs, die sclavenhaltenden Ameisen u. A.

Die Gewöhnung, nur nach Zwecken zu benken und zu handeln veranlaßt den Wenschengeist endlich auch sich selbst, sein ganzes Dasein von diesem Gesichtspunkte aus aufzusassen. Da das Einzelsdesin flüchtig und vergänglich ist, die Gattung aber fortdauert und sich weiter entwickelt, so muß diese ihm schließlich als der höhere Zweck aufgehen, welchem all sein Wähen, Arbeiten, Dichten und Trachten zu Gute kommt.

Hier ift aber ein großer Unterschied festzuhalten, zwischen dem mit klarem Bewußtsein erkannten Zweck und der instinctiven Tensbenz. In einer Anwandlung von Unmuth über die Unbefriedigung der aus der Erscheinung sublimirten Idee ruft Schiller:

Indessen, bis die ganze Welt Philosophie zusammen hält, Erhält sich das Getriebe Durch hunger und durch Liebe!

Das instinctive Leben mahnt uns durch den hunger zur Selbsterhaltung. Wäre die lettere unferer Reflexionsthätigkeit oder bem moralischen Bflichtgebot anheimgegeben, es gabe langft teine Menschen Die Natur erreicht ihre Zwecke, ift ein alter Sat, indem bas Individuum eine wirkliche Befriedigung seiner eigennütigsten Triebe zu finden glaubt. Die Natur behandelt uns demnach, wie die Kinder, denen man die bittere Bille überzuckert und das nüpliche Alphabet zuerst mit goldenen Buchstaben vorzeigt. So ist denn nun auch das Berhältniß bes Einzelmenschen zur Gesammtheit. Gifrig arbeiten, mühen und forgen wir, unfere eigenen individuellen Zwecke verfolgend und schließlich kommt es doch nicht uns, sondern der Gesammtheit mit ihrem höheren Zwecke zu Gute. Beispiele sind überall zur Sand: Der Raufmann, welcher Gelb verdienen will, forgt zugleich für die richtige Vertheilung der nothwendigen Bedürfnisse und Bodenprodukte; der Reichthum und die Kraft des Staates wächst, indem jeder Einzelne sein Privatvermögen und seine geistige Tüchtigkeit zu vermehren bedacht ist; der ganze wirthschaftliche Organismus ruht auf bem eifrigen Thun jedes Ginzelnen für feine nächsten Bwecke.

In den großen und allgemeinen Organismen kommen nämlich Bwecke zum Borschein und zur Wirkung, welche ursprünglich nichts anderes sind, als die besonderen Zwecke der einzelnen Individuen, welche dann aber durch die großen Principien der Zusammenlegung und des Gegensaßes (s. 10. Abschnitt) nach dem Gesetze der Entwicklung zu etwas ganz Anderem werden und oft die Züge des Ursprüngslichen, Clementaren nicht mehr erkennen lassen. Diese Erwägung sollte eine gewisse Sorte von hohlen Ideologen und philanthropischen Phrasendreschern austlären, welche den Maßstad der bürgerlichen Moral an das große politische Leben anlegen möchten und die nicht begreisen können, daß der Staat ein eigenartiger großer Organismus ist, der nach ganz anderen Gesetzen lebt und sich erhält, als der Einzelmensch innerhalb der bürgerlichen Gesellschaft!

Der Trieb der Selbsterhaltung, sofern er im Staate personi=

sicirt ift, kann von dem Einzelnen fordern, daß er sein Leben opfere, also diesem individuellen höchsten Lebenszweck ausopsere. Gewaltige industrielle Arbeiten, in denen der Geist seine Triumphe seiert über die Natur, ersordern eine große Menge von Menschen, die auf höheren geistigen Antheil verzichtend, zu eintönigen, rein körperlichen Leistungen sich verstehen. Die Erleichterung des Verkehrs bindet zahllose Menschen an dieselbe Stelle, die Ernährung des Ganzen verlangt oft, daß gerade die darben, welche dem Boden das Brodadringen; ja selbst die geistige Erleuchtung der Gesellschaft erheischt unzählige Opfer, sei es daß sie in dem enggebundenen Beruse des Schulmeisters um einen schnöden Lohn die geistige Besähigung versorren lasse, sei es daß der literarische Frohnarbeiter, ja auch der Gelehrte, der Künstler dieselbe in angestrengter Anspannung frühzzeitig ausreibe.

hier erscheint das Große, das Ganze als Selbstzweck. Gehen wir einen Schritt weiter, so finden wir, wie auch die einzelnen Völ= ter in ihrem Ringen, Arbeiten, Wirken sich endlich ausleben und die ganze Summe ihrer Errungenschaften auf geistigem und materiellem Gebiete nur der Menschheit in ihrem großen Culturgange zu Gute kommt. Wir begreifen recht wohl, wie der große französische Weise Montesquieu, nachdem er in seinem unsterblichen Werke die Ent= widlung der römischen Größe dargestellt, am Ziele seiner Wanderung angelangt, nachdenklich und verwundert ausruft. "Hier muffen wir innehalten und das Schauspiel der menschlichen Dinge betrachten. Wir sahen in der römischen Geschichte soviel unternommene Kriege, soviel vergossenes Blut, soviel vernichtete Bölker, soviel Triumphe, Politik, Weisheit, Klugheit, Standhaftigkeit, Muth, jenen großartigen Blan, Alles zu unterwerfen, so klug entworfen, so treff= lich durchgeführt, so glücklich zu Ende geführt — und wozu dies Alles? Um die Luste von fünf oder sechs Ungeheuern auf dem römischen Throne zu befriedigen!" Als er dies schrieb, bedachte der große Philosoph nicht, daß das mahre Glück des Menschen nicht in dem erreichten Ziele, sondern in der Werdelust, der Entwicklung

liegt; daß die Kömer ihre große welthistorische Mission erfüllt hatten und nun ein anderes Bolt berufen war, das was sie geleistet, in neuer, jugendkräftiger Arbeit zu übernehmen und weiterzuführen.

Stellt sich uns bemnach die Erhaltung und bas Gebeihen ber großen Organismen und in letter Inftanz bas Boranschreiten ber Menschheit als letter und höchster Zweck aller menschlichen Thätigteit dar, so dürfen wir doch auch fragen, wie benn die außerordentliche Aweckmäßigkeit, die harmonische Uebereinstimmung, das freudige Wirken aller Theile zum wundervoll erreichten Zwecke, der doch gewiß denselben nicht klar ift, also auch nicht aus ihrer bewußten Absichtlichkeit sich erfüllt, zu erklären sein mag. Es geschieht dies Alles eben, wie ich oben schon angedeutet habe. Die Theile functioniren nach ihrer Natur, nach ben ihnen innewohnenden Anlagen, da treten benn nothwendig von Seiten der übrigen Theile Förderungen oder Beschränkungen ein, durch das lebendige Spiel der Wirkungen und Gegenwirtungen vereinigt sich bas Gleichartige, es wird zum Organ, dessen Thätigkeit eine beschränktere, aber auch intensivere ist und indem nun die einzelnen Organe sich nach längeren Schwankungen ins Gleichgewicht setzen, ergibt sich von selbst die harmonische Gliederung und Lebensthätigkeit des Gangen. Es ift ein weiterer Schritt, den die Natur gethan und zwar in derfelben Weise wie von Anbeginn. Zuerst verwandelte sie die lebendige Kraft oder Bewegung der Aetheratome in die Form des unorganischen Stoffs; dann bereitete fie aus diesem die lebenden Organismen, in denen die ursprünglichen Birtungen bes unorganischen Stoffes fortwalten, nur modificirt, beschränkt und gebunden durch die eigenthümliche Zusammenlagerung. In die lette Stufe der Entwicklung find wir felbst hineinversett, sie vollzieht fich noch vor unseren Augen; es ift die vielseitige, hochst potenzirte Rraft ber einzelnen Individuen, welche sich zu den großen Organismen zusammengliedert.

Wenn nun gefragt wird: Woher die ungeheure Zweckmäßigkeit des kleinsten Organismus der Milbe, der Mücke, des Infusionsthierchens, so werden wir antworten: Weil der unorganische Stoff

•

seine ursprüngliche Wirkung auch hier fortsetzt und in dieser Lagerung nothwendig so wirken muß. Gelagert wurde er aber so nach nothwendigen; ewigen Bewegungsgesehen unter Mitwirkung der Empsindung, welche sich in den animalischen Formen als regulatives Princip aufschloß. Und woher diese Erleuchtung?

Beil wir dieselbe Erscheinung bei den großen Organismen wahrnehmen, in benen noch viel mehr hohe Zweckmäßigkeit und die Leitung einer höheren Sand angenommen werden mußte, wenn es nicht auf natürliche Weise zuginge. Da sehen wir jedes Individuum sein ursprüngliches Thun bewahren — meinetwegen durch Hunger und Liebe geleitet werden. Dieses Thun regulirt sich aber innerhalb der Sphären der Gemeinsamkeit durch die von anderen entgegen= und zusammenwirkenden gleichartigen Kräfte und es erschließt sich auch hier dem Ginzelnen eine neue Empfindung und diese heißt nun — Gemeingefühl oder Theilbewußtsein. So geschieht benn bas Bunderbare, daß der Einzelne für sich oder doch hauptsächlich für sich zu denken, zu trachten, zu arbeiten scheint und daß aus allen diesen Partialbewegungen sich die große Harmonie zusammensett. Und das ist nur natürlich; denn selbst angenommen der Theil würde nicht von dem Gemeingefühl ergriffen, suchte sich der Harmonie zu entziehen oder zu widersetzen, so ist es doch eine natürliche Folge der großen Bewegung, daß fie die kleine zertrümmert.

Und das ift grade die Eigenthümlichkeit der höheren Daseinsssormen, daß trot der größeren Feinheit der Organisation die Accomsmodationsfähigkeit sich steigert. Der rohe Mensch wird leicht wegen einer Kleinigkeit zu heftigem Zorn hingerissen, der gebildete vermag über die größten Weinungsverschiedenheiten mit Kuhe zu discutiren. Das instinctive Nationalgefühl, die Gebundenheit an die heimatsliche Scholle — der Naturmensch vermag sie nicht zu überwinden, während der geistig hochstehende ein recht guter Patriot sein kann, ohne die Vorzüge der anderen Nationen zu verkennen. So erklärt sich denn, daß menschliche Gesellschaften, als der Inbegriff der höchsten organischen Wesen in einer beständigen Umbildung, fortgesetzer Auss

gleichung ber auftauchenden Gegensätze sich befinden. Welch schwieriger Uebergang muß es gewesen sein, als in den entstehenden Gemeinwesen die Gleichheit des Grundbesitzes, die das wichtigste Ziel und Fundament der antiken Versassungen war, aushörte und ein Theil der Volksangehörigen der Subsistenz beraubt war? Und doch vermochten die meisten Staaten diesen Uebergang durchzumachen, indem die Ausgleichung sich dadurch volkzog, daß die Besitzenden die persönlichen Leistungen der Besitzlosen durch Gegenleistungen sich erwarben und so die erste Scheidung und Gliederung in Stände sich volkzog, welche das Grund- und schöpferische Princip eines jeden volkfommneren Gemeinwesens bildet.

Aber der lette höchste Aweck, den die Menschheit denn doch anerkennt, wenn sie auch nur auf dem Weg natürlicher Entwicklung zu ihrem heutigen harmonischen Dasein gelangt ift, ber Zweck ber Menschheit selbst, ihres unendlichen Boranschreitens nach hoben Rielen stets größerer Bolltommenheit, ist er benn ein wirklicher und feine Illusion? Wenn nun aber bereinst all diese herrlichen Bilbungen, alle die Wunder der Cultur und des unermüdeten Ringens wieder in die ewige Urnacht zurücksinken sollten, ist er da nicht berechtigt, ber tiefe, brennende Weltschmerz, das nagende Gefühl unserer eige nen Unzulänglichkeit. Auf diese Frage hat schon das belphische Drakel die Antwort gegeben, mit der sich der Mensch begnügen muß, fie ftand über der Bforte des Tempels und lautete: El, du bift. In christlicher Fassung lautete diese Antwort: "Wirke, so lange es Tag ist." Und unser großer Dichter hat denselben Gedanken in feiner Weise formulirt:

> Wie, wann und wo? — Die Götter bleiben ftumm, Du halte dich an's Weil und frage nicht Warum?

Der wirkende Mensch läßt sich an dieser Antwort genügen. Ueber ihn vermag aber auch der Daseinsschmerz nicht Herr zu werden.

Fassen wir das Gesagte noch einmal turz zusammen und suchen wir die wichtigsten Factoren der unendlichen Zweckmäßigkeit darzuslegen, wie sie uns nur im Menschenleben — dieses wird ja auch

von den Teleologen meist allein zu ihren Beweisen verwandt, Anderes, wie z. B. die außerordentliche Zweckmäßigkeit der Phylloxera vastatrix, unsere Weinberge zu verheeren, übergehen sei — entgegentritt, so dürsten sich dieselben unter solgende drei Hauptgesichtspunkte ordnen:

1.) Das Unterordnen niederer Functionen unter höhere, welche sich aus jenen erschließen. Schon daraus, daß die Thätigkeit der früher zurückgelegten Stufen, also der Borbedingungen, fortwirkt, muß sich eine außerordentliche Zweckmäßigkeit ergeben. spiel aus der ethischen Welt: Die Selbstliebe, welche sich durch die Batten= und Kamilienliebe, bann die Beimatliebe zur Baterlands= liebe steigert, bewahrt auf dieser höchsten Stufe die ganze Kraft und Birksamkeit der früheren. Die höhere Function nimmt aber auch die niedere in ihren Dienst. Die Thätigkeit der ursprünglichsten Organe, welche dem Stoffaustausch und Stoffersatz dienen, geht ruhig weiter, während die höheren Sinne — Sehen, Hören — ausschließ= lich das Leben des Thiers zu beherrschen scheinen. Bei dem Menschen tritt das ganze Sinnenleben in den Dienst des geistigen Reflexions= lebens. In den antiken Gesellschaften verrichten die Sclaven die der Nothdurft des täglichen Lebens dienenden Arbeiten, damit die freien Bürger den edleren Beschäftigungen des Kriegs, der Sorge für den Staat, der Wissenschaft und Kunst sich vorzugsweise widmen können. Die höheren Kunctionen haben aber auch eine rückwirkende Kraft d. h. se vervollkommnen zum Theil die Befähigung der niederen Organe. Unsere Hausthiere sind viel intelligenter, als die in der Freiheit lebenden Thiere. Unfere Bewegungsorgane werden fort und fort durch die Controle des Gesichtssinnes erzogen und weiter ausge= bildet, unter der Wirkung fräftigerer Bewegung ftarken sich Ber= dauungs= und Respirationsorgane. Der Bauernstand ist zwar der confervativste von allen Ständen, er lebt ein unaufgeschloffenes Leben nach den Traditionen der Vorfahren, aber auch sein Thun wird durch die Fortschritte der Wissenschaft (Liebig) und der Mechanik ver= ändert und verbeffert. Auch in dem Organismus der Sprache findet

bieses Gesetz seine Bestätigung. Jedes neuerworbene Wort, als Ausdruck eines seiner disserenzirten Begriffs wirst ein neues Licht auf
bereits vorhandene Wörter. So allein ist es zu erklären, daß Begriffe und Wörter, wie Zeit, Raum u. s. w. welche ursprünglich
etwas ganz Specielles bezeichneten (tempus Abschnitt, δλη und
materia Holz), allmählich zu den höchsten Abstractionen wurden.

- 2.) Die Accommodation an die umgebenden Medien. Die Wirkung der letzteren ist natürlich eine unausgesetzte, sie zerstört alle Formen, welche ihr nicht widerstehen können, sie züchtet andere durch die Kraft des Widerstands, sie bietet ihre Stosse zur Verwerthung bei der Entwicklung des Lebens. Diese unausgesetzte Wirkung und Gegenwirkung muß durch Summirung der Einslüsse zu der größten Uebereinstimmung und staunenerregender Zweckmäßigkeit führen.
- 3.) Das Auftreten der Empfindung und Bewußtheit. Es ist ein Lebendigwerden des Zwecks. Das Thier verhält sich zur Pflanze, wie ein kriegerisches Volks, das mit der bewußten Absicht, zu erobern, auftritt, zu einem Volke das in friedlicher Stille dahinlebt.

Ein Blick auf die Gestaltung der Erde, seitdem der Menschengeist sie beherrscht, genügt, um die außerordentliche Unterwerfung der irdischen Dinge unter den allein anerkannten Menschenzweck zu erfassen. Nicht Meer, nicht Berg hemmt bes Menschen Lauf auf ber eisenumsponnenen Erbe, die furchtbaren Dämonen elementarer Rrafte find gebannt durch das Salomonssiegel der kunstvollsten Maschinen zu seinem Dienst, zur Verrichtung seiner Arbeiten. Und wenn eingeworfen wird, daß die künstlichste Maschine keinen Vergleich aushält mit dem einfachsten Erzeugnisse der Natur, so möge man bedenken, daß außer den Dingen welche der Mensch gemacht, aus seiner Reflexion bewußt erschaffen hat, in ihm bas Zweckmäßige, als ein Naturtrieb, fort und fort auch fein eigenes Wefen umgebilbet und fortentwickelt hat. Die Schärfe seines Auges, die Bebendigkeit seiner Kuße, die Klarheit seines Denkens — sie sind exlebte Fortschritte, ein Resultat des zweckbewußten Thuns in langen Reiträumen der Entwicklung. Jede Bervollkommnung feines Befens hat einen Sieg über die Natur, eine Erreichung seines Zwecks in ihrem Gefolge und aus jedem Siege erwächst ihm eine Verstärkung seiner eigenen Kraft in ewiger Wechselwirkung.

Gehen wir nun zum Gegensatze bes Princips der Zweckmäßigkeit über, und bezeichnen wir dieselben der Kürze halber als Zweckwidrigkeit oder Opsteleologie. Auch sie gelangt in dieser höchst zweckmäßig eingerichteten Welt zur breitesten Entfaltung.

Die Myriaden von Keimen und Knospen, welche aljährlich in Pflanzen- und Thierwelt zu Grunde gehen, ehe sie sich entwickelt haben, alle in der Blüte ihrer Kraft hinweggeraffte Existenzen, impositique rogis juvenes ante ora parentum, all das namenlose Elend, alle mit Ergebung oder Erbitterung getragenen Schmerzen und Leiden, welche uns die Raturgewalt (oder das Schicksal) als den gräßlichsten, an dem nutslosesten, grausamsten Wüthen sich erstreuenden Despoten darstellen müßten, wenn wir sie als ein bewußtes, persönlich Alles leitendes Wesen dächten!

In den Organismen gelten alle Theile für dysteleologisch, welche einem Zwecke dienen, der wegen der Beränderung der umgebenden Nedien oder der Umgestaltung des ganzen Organismus nicht mehr durch jene erreicht werden kann. Es ist natürlich, daß die Nichtbethätigung eines solchen Organs, sowie die stärkere Entwicklung der Nachbarsorgane seine ganze Kraft verzehren und dasselbe derart verkümmern wird, daß es nur noch rudimentär angedeutet erscheint. Bei den Pssanzen treten solche Erscheinungen manchmal habituell auf, wie wenn in einer viersächerigen Fruchtkapsel nur zwei Kerne zur Entswicklung gelangen, die beiden andern dagegen verkümmern. Die Entwicklung der jungen Frösche zeigt uns den Borgang des Absterbens überssüsssississische Riche

Zweckwidrig wirkt die Hülle des Blattkeims, die Schale der Frucht, wenn der Keim sich entfaltet; sie müssen also zerreißen und zerfallen. Zweckwidrig wirkte die erstorbene Form des deutschen Bundes, als das erstarkte Preußen die Kraft uns den Beruf fühlte, die Geschicke Deutschlands zu leiten. Zweckwidrig sind alte Formen

und Symbole in den Religionen, wenn deren Sinn und Geist in das Leben und Bewußtsein des Bolkes übergegangen sind. Zweckswidrig ist eine harte, starre Gesetzgebung, welche an die Furcht noch appellirt, wo die höhere ethische Entwicklung eine milbere, edlere Gesittung und das viel stärkere Motiv des Ehrgefühls in die Gesmüther der Gesellschaft gepflanzt hat.

Unser ästhetisches Gefühl hat eine lebhafte Empfindung für dysteleologische Bildungen. Das Hößliche, das Mißgeformte beim Menschen war ein Gegenstand des Hasses, des Spottes, der Berfolgung, ehe es ein heiliger Gegenstand des Mitleids wurde. Das Aussehen verkrüppelter Kinder, das Verbrennen häßlicher Weiber als Hegen und tausend andere Erscheinungen sind auf denselben Grundtrieb zurückzusühren, der uns einen Etel, eine Empfindung des Abscheus gegen Spinnen, Kröten und häßliches Gewürm einslößt.

Und warum benn grade gegen diese Thiere? Es sind Uebergangssormen und Uebergangssormen sind immer dysteleologisch gebildet, wie sich Jeder wird überzeugen können, der einen hochaufgeschossenen Knaben betrachtet, der gar nicht weiß, was er mit seinen langen Knochen und seiner krähenden Stimme ansangen soll. Der Fisch ist schön, weil er einheitlich zur Bewegung im Wasser höchst zweckmäßig gebildet erscheint, dagegen Lurche und Molche häßlich, weil sie nicht recht gehen, nicht recht schwimmen können. Das vierssüßige Landthier, der Bogel, der Bewohner der Lüste, scheinen uns schön, in allen Theilen angemessen gebildet; das Zwitterding, die Fledermaus, erscheint uns häßlich. So hat denn auch die Phantasie des Menschen die gräulichsten Ungethüme, Chimären und Drachen, als Mißgestalten der verschiedensten, nicht zusammenharmonirenden Organe, als Schlangenseib, Eidechsensüße, Bogelssügel u. s. w. sich ausgemalt.

Im Gebiete des geistigen und ethischen Lebens der Menschheit gibt es derartige Uebergangserscheinungen, die unser ästhetisches Gefühl gleich sehr verlegen. Die Religion der Liebe mit Schwert, Folter und Scheiterhausen verbreiten, die versinkende theologische Beltanschauung mit dem eitlen Flitterfram wissenschaftlicher Termin= ologien stützeln und aufflicken wollen, die Prügelstrafe, die noch vor Rurzem in der freien Schweiz und dem unfreien Mecklenburg auß= geübt wurde, ein Briefterstaat inmitten der modernen Staaten Europa's - das find Anomalien, welche äfthetisch, b. h. in der unmittel= baren Anschauung, so verlegend wirken, dag wir taum unseren Unwillen zurückzuhalten vermögen. Solche Anomalien sind es denn auch gewesen, welche meift die Veranlassung zu Revolutionen auf politischem und socialem Gebiete wurden. Die Schändung der Lucretia errang Roms Freiheit, der Ablaßhandel rief die Emanci= pation des modernen Gedankens von der hierarchischen Fesselung hervor, und die gräßlichen, von Boltaire gebrandmarkten Justizmorde, die lettres de cachet und die cynische Sittenlosigkeit des absoluten Königs waren die Vorboten und direkten Veranlasser der franzö= sischen Revolution, des großartigen Abschlusses der Uebergangsperiode zweier Jahrtausende. Wie gesagt, die Dysteleologie wirkt in solchen Fällen unmittelbar zum Gefühl und zur Anschauung dringend und darum vollzieht sie den Uebergang urplötlich wie der Stoß die vorbereitete Lösung tryftallisirt.

Stärker tritt dieses Princip hervor, wenn wir die Zweckwidrigsteit der einzelnen Individuen in ihrem Verhältnisse zur Zeit oder zu den sie umgebenden Gesellschaftsformen ins Auge fassen.

Da sind denn zuerst die ihrer Zeit weit Borangeeilten, die Propheten eines künftigen Jahrhunderts, die Bekämpser sestigegründeter Formen, Borurtheile, Beschränktheiten, die Borkämpser und Blutzgengen einer neuen sittlichen Ordnung, die erhabenen Boten und Berkündiger einer Wahrheit, welcher die blöde Menge den Haß des stumpsen Borurtheils, die Klugen und Kühlen Gleichgiltigkeit oder interessirten Widerstand entgegensehen. Diesen Männern hat man von je den Schierlingsbecher gereicht, sie gekreuzigt oder verbrannt.

Dann die entgegengesetzte Form. Männer, die zu einer anderen Beit Großes geleistet hätten; wenn sie in der ersten christlichen Zeit gelebt, begeisterte Missionare oder glühende Eiserer für die Religion

geworden wären, jetzt aber nur ohnmächtig gegen die Strömung ringen; andere, welche in der stürmenden Fluth einer Bölkerwanderung oder den ungeordneten Zuständen des Mittelalters ihrer mächtigen Individualität, ihrer verzehrenden Kraft Anerkennung und breiten Raum zum Wirken verschafft hätten, die aber nun in friedlichen Zuständen sich innerlich aufreiben; wieder andere, die in stillem Hinträumen schöne künstlerische Gebilde erschaffen hätten und die in einer wild ausgeregten kriegerischen Zeit widerstandlos erlagen. Denn es ist zweisellos, daß der rechte Mann auch die rechte Stelle sinden muß und leider ist gar oft die rechte Stelle für eine entschieden ausgeprägte Individualität ein längst vergangenes Jahrhundert, das in ihnen wieder ausleben möchte. Solche dysteleologische Naturen können nichts als sich still verhalten oder in fruchtsosem Kingen ihre Kraft verzehren.

Aber auch in der Gegenwart kann der Mensch durch übereilte Entscheidung oder die Macht ber Berhältnisse an die unrichtige Stelle gesetzt werben. Verfehlte Existenzen, wer kennt sie alle, wer will ihrem Jammer Ausbruck verleihen! Daß so mancher Rünftler hinter bem Pfluge geben muß, fo mancher schöne Geift von bes Lebens Noth und Elend umftarrt im Ringen um das tägliche Brod untergeht, so manches Weib, das mit der Glut ihres reichen Gemüths einen fühlenden Mann hätte beseligen können, an einen herzlosen Geldmenschen gekettet mit sich und der Welt abschließen muß! Daß ideale Jugendträume das unzureichende Talent der Bühne, dem Rünftlerberuf, der literarischen Thätigkeit zugeführt und daß dann bie kalte Wirklichkeit ben golbenen Träumen fo gar unähnlich geworden! Und wenn die Idealität aus diesen Berufsarten geschwunben, was bleibt dann? Aeußerlich Armuth und Elend, innerlich Hohlheit, sittliche Haltlofigkeit, nagende Unzufriedenheit und Berbitterung. Was hat nicht ferner die barbarisch-mittelalterliche sociale Burucksetzung der Juden in den trefflichsten Seelen oft für nie vernarbende Wunden geschlagen, wie oft habe ich die herrlichsten Menschen sagen hören, daß fie ben Schimpf, ber ihnen in Rindheit und

Jünglingsalter von rohen Buben angethan worden, nie, niemals haben vergessen können, daß sie die Umwandelung ihres innersten Wesens hätten mit Bewußtsein erleben müssen, wie die schöne Liebe und das vertrauensvolle Entgegenkommen in ängstliche Behutsamkeit und Mißtrauen, die Thatenlust, die sich einen Plat im Leben suchte, in Zagheit und Verschüchterung, der auskeimende Mannesstolz in Haß oder einsame Thränen tiesempsundener Kränkung sich verwans belt habe.

Das ist die Wirkung der Dysteleologie, daß die durch die Entwickelungsstufe angeborene Tendenz sich geltend macht und die gepannten Kräfte eine Entladung suchen, welche, wenn ihr die nüßliche Wirkung auf dem natürlichen Gebiete versagt wird, sich nach außen oder innen zerstörend kehrt oder auf den falschen Gegenstand geleitet geistige und moralische Verkehrtheiten zu Tage fördert.

Ich habe in meinem "Pädagogischen Stizzenbuch" von der trüsden Metternichischen Zeit geredet, wo der Thatendrang der Jugend, welcher die hohen Ziele Vaterland und Richtung nach dem politischen Leben verschlossen waren, sich in der Berserkwuth toller, kraftgenialischen Streiche oder wilder Sinnenlust auszutoben suchte.

Die edle Blüte der reifenden Geschlechtsliebe! Wie viele, viele Männer, von denen das Wort des Dichters gilt:

Schad' um die schöne Seelenkraft, Mit der du Etwas nüglich konntest lieben, Die im Tumult der Leidenschaft Sich dir hat nuglos aufgerieben!

Am beklagenswerthesten sind freisich die, welche durch eine tiese Bunde, einen Treubruch, in der innersten Seele getroffen "laut nach Lust schrieen in ihrer Noth, und sich in den Staub der Welt warsen, da der schöne Gott in ihrem Innern todt war!" Wie viele weibliche Seelen haben ihre Liebesseufzer und die Sehnsucht ihres herzens im stillen Kämmerlein oder in öden Klostermauern an den Gekreuzigten gerichtet und für den himmlischen Bräutigam geschwärmt, da ihnen der irdische versagt war. Von den schweren sittlichen Verzirrungen will ich schweigen.

Die Dysteleologie! Die Menschheit weiß davon zu erzählen auf Blättern bittersten Jammers der Sdelsten, die mit Organen für ein höheres, ideales Leben geboren in dem Kampse mit bornirter Krähwinkelei und herzlosem Philisterthum gescheitert sind.

Sie erzählt von edlen, begeisterten, liebedürstenden Frauen, die, an einen Unwürdigen gekettet, dahin siechten, von solchen, denen der Gegenstand ihrer Hingebung durch Treulosigkeit oder seindseliges Schicksal entrissen war und welche die beseligende Anlage ihres Herzens zu ewiger Qual verwandelt fühlten, von solchen, die — "von der Glut einer h. Theresa erfüllt — nichts zu gründen verwochten, deren liebende Herzschläge und Seufzer nach einer unerreichten Güte nnter Hindernissen verzitterten, anstatt sich in einer dauernden That zu concentriren" (G. Elliot, Middlemarch).

Was Wunder, wenn im Hinblick auf das traurige Geschick so vieler Frauen ein John Stuart Mill sich zum beredten Vertheidiger der Erweiterung der Rechte und Thätigkeitssphäre der Frauen machte: "Nichts ift, nächst Krantheit, Armuth und Schuld, bem freudigen Genießen des Lebens so nachtheilig, als der Mangel einer würdigen Anwendung der inneren Thatkraft. Die Frauen, welche die Sorge für eine Familie haben, finden diese Anwendung, so lange sie die Sorge haben; aber wie ist es mit der tagtäglich wachsenden Rahl derer, die nicht die Gelegenheit fanden, einen Beruf auszuüben, der, wie zum Hohn, als ihr eigenster Beruf ihnen angewiesen wird? Wie ist es mit denen, die ihre Kinder durch Tod oder Entfernung verloren haben, deren Kinder herangewachsen einen eigenen Hausstand gegründet haben? Sie sind Beispiele von Menschen, die nach einem Leben voll Thätigkeit, sich wie fie meinen zu Rube und Befriedigung zurückziehen, denen aber, da fie den Wechsel nicht ertragen können, da sie keine neuen Anregungen finden, das unthätige Leben Langeweile, Trübsinn und frühen Tod bringt. So viele, viele arme Wefen, die mit dem Bewußtsein eines Thätigkeitstriebs, denen die Migverhältnisse ber Gesellschaft keine Anwendung gestatten, burch das Leben hinkummern — was bleibt ihnen? Religion und Men=

schenliebe! Religion, Sache des Gefühls und ceremonieller Observanz ist kein Gegenstand der Thätigkeit, außer in der Gestalt der Menschenliebe!" Wie viele Tausende von verbitterten, scandalsüchtigen alten Jungsern, von bösen Schwiegermüttern u. s. f. vermöchten diesen verkümmerten und irregeleiteten Thätigkeitstrieb in einer noch so untergeordneten Sphäre für sich heilbringend und für die Menschheit nützlich zu verwerthen!

Aufgabe ber Babagogit ift es, bem reichen Spiel ber jugendlichen Kräfte Raum zur Bethätigung zu gewähren. teres gibt es nicht, als sie burch bleiernen Druck zerbrechen zu wollen. Sie vermag dies nicht, sowenig als je eine Bewegung in der physischen Welt vernichtet werden kann; sie wird also dieselben nur nach Innen kehren und Migmuth, Berstocktheit, wilder Trop der Heuchelei wird das Resultat ihres verkehrten Strebens sein. So wird die körperliche Spannkraft, die fich in Spielen und Tummeln äußern möchte, wenn ihr dies verfagt wird, den glimmenden Funken der Sinnenluft zur wilden, verzehrenden Glut anfachen, während der vernünftige Erzieher das Entgegengesette wird zu er= richen bemüht fein. Das ist nur Gin Beispiel, welches für ungahlige andere Källe gelten mag. Wenig menschliche Naturen find so verderbt, daß nicht jede Anlage, die in extremer Aeußerung sittlich folecht erscheint, burch Richtung auf edle Ziele, zur Harmonie und, wenn sie vorherrschend ift, zur Festigung und Stärkung bes Charakters gelenkt werden könnte. Das ursprünglich Rohe, die bierische Grundanlage des entwicklungsbedürftigen Menschen muß mter die Herrschaft des Geistes gebeugt und mit sittlichem Inhalt efüllt werden. Der Starrsinn muß in Festigkeit, der Hochmuth und die Selbstüberhebung in wahres Ehrgefühl, der Neid in edlen Betteifer fich wandeln. Wenn die Erziehung nicht von der psychologischen Erfahrung, nicht von der Erkenntniß und Anerkennung des natürlichen Menschen ausgeht, so wird sie immerdar fehlgehen und dusteleologisch wirken. Möchte sie doch stets der schönen Worte unseres Dichters eingebent fein, ber in seiner ebenso tiefen wie ein=

fachen Weise die großen Stufen ethischer Entwicklung im kleine Bilde uns vorführt:

Ich table nicht gern, was immer bem Menschen Für unschädliche Triebe die gute Mutter Natur gab. Lodte die Neugier nicht den Wenschen mit heftigen Reizen, Sagt, erführ' er wohl je, wie schön sich die weltlichen Dinge Gegen einander verhalten? Denn erst verlangt er das Neue, Suchet das Nüpliche dann mit unermüdetem Fleiße, Endlich begehrt er das Gute, das ihn erhebet und werth macht.

Die sinnliche Kraft, ohne welche ein Charakter nicht gedach werden kann, sie ruht nicht auf Principien und Grundsätzen, sondern sie strömt aus solchen Urquellen und Uranlagen der Natur.

Nach der Erklärung Göthe's ist Hamlets Charakter ein dyste leologischer, weil ihm diese Eigenschaft sehlt. Eine zarte, seine, sin nende Natur in eine Welt brutaler Thatsache hineinversetzt, die ein rücksichtsloses, entschlossenes Handeln ersorderte; eine große That auf eine Seele gelegt, die der That nicht gewachsen war. Hamlet ist ein köstliches Gefäß, das nur Blumen in seinem Schooße aufnehmen sollte; ein Eichbaum wird in dasselbe gepflanzt; die Wurzeln behnen sich aus, das Gefäß wird vernichtet.

Zweckwidrig wirkt in demselben Charakter das Uebermaaß der Reflexion. Denn diese, in welcher wie in einem Spiegel die Gegenstäte des Thatsächlichen sich ausgleichen und dadurch die wahren Interessen des Menschen gefördert werden sollten, sie kann dem Menschen so sehr zur andern Natur werden, daß sie, wie der Geizige bei seinem Gelde, ihren wahren Nutzen und Zweck, das Handeln, vergißt und in Grübeln und Selbstbespiegelung sich selber auslebt. Diese Erkenntniß geht denn auch Hamlet selber auf, da er bei dem Anblick des Fortindras ausruft: "Der mir die Denkkraft gab und die Fähigsteit, vorwärts und rückwärts zu schauen, gab sie mir gewiß in der Absicht nicht, um meine Kräfte ungenützt versaulen zu lassen. Mein Ueberlegen ist nur ein Viertheil Weisheit und drei Viertheil Feigheit"

Und so ist denn der Ausgang dieses Dramas auch recht eigent lich eine Katastrophe der Dysteleologie, wie sie das große Dichteraug

als eine Fundamentalschwäche allem menschlichen Handeln, das nicht allein des Ausgangs, sondern meist auch seiner selbst nicht gewiß ist, anhaftend erschaute. Denn es begräbt die Gewissenhaftigkeit, die Borsicht und Erwägung, welche Hamlet von der That zurückgehalten hatte, schließlich Alles, Freund und Feind, Schuldlose und Schuldige. Und mit Recht sagt Fortindras beim Andlick der Leichen: Dies erschlagene Wild klagt über havock, ein Wort, das, wie Gervinus des merk, in der Jägersprache das Wild bezeichnet, welches nach Zahl und Art von ungeübten Jägern auf eine grausame und ungeschickte Weise getödtet worden ist.

So ift Hamlet wie Faust eine Tragödie der Menschenseele, jene nach ihrer handelnden Seite, diese nach ihrer denkenden. Jener Arschellt mit seinem Zaudern an der Ungewißheit des Ausgangs, diese mit seinem Zweiseln an den ewigen Schranken der Unendschiet. Beiden werden die herrlichsten Anlagen, weil sie sich nicht Alammenzuraffen und zu beschränken verstehen, dysteleologisch zu Urschen ihres Untergangs.

Der Gegensatz zu Hamlet ist die wilde Kraft, welche der Ueberligung entbehrend, blind in ihr Verderben stürzt, also ein tragischer Garafter, wie etwa der Ajax der Griechen.

Mit einem Worte, jede Kraft und Anlage des Menschen, welche ihr Ausgleichung und Verwerthung nicht im thätigen Leben sinden der nach innen eintretend in die Spannung der lebendigen Kräfte seine Gesammtkraft erhöhen kann, muß dysteleologisch wirken; ebenso ide Kraft, die einseitig herausbricht als Leidenschaft und durch die hamonie der übrigen Kräfte nicht geregelt wird. Die Vaterlandseliebe wird zum verzehrenden Heimweh, die Sorge um Weib und kind zum nagenden Wurm am Lebensmark; die Furcht vor dem kode zu eitler, quälender Angst statt zum mächtigen Sporn, das Leben zn benutzen. Dagegen wird die Hingabe an den Sinnensgenuß den moralischen Menschen entnerven; die Mitwirkung geistiger Cultur wirkt hier nur als Kaffinement doppelt verderblich. Die großen Ideen, welche im achtzehnten Sahrhundert von der Blüte der

Intelligenz gereift und durch die gebildetsten Classen beim Beginn der Revolution vertreten wurden, sie stiegen herab zu den rohesten, brutalsten Schichten des Bolkes und entsesselten dort die dumpsen, sestgebundenen Triebe der elementaren Naturkraft und so bewährte sich in den Schrecknissen und Greueln der wahnsinnigen Orgien losgebundener Sclaven das weisheitsvolle Wort unseres Dichters: "Alles was unseren Geist befreit, ohne uns die Herrschaft über uns selbst zu verleihen, wirtt verderblich."

## VI.

## Der Ursprung des Lebens.

So schauet mit bescheibnem Blid Der ewigen Weberin Meisterstüd, Wie ein Tritt tausend Fäben regt; Die Schifflein herüber hinüber schießen, Die Fäben sich begegnend sließen, Ein Schlag tausend Berbindungen schlägt. Das hat sie nicht zusammengebettelt, Sie hat's von Ewigkeit angezettelt.

Goethe.

|   | , |   |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   | • |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   | · |  |
|   |   |   |  |
| , |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |

Ich habe es im britten Abschnitte als das größte, staunenswertheste Wunder bezeichnet, daß es Wesen gibt, organische nennen
wir sie, welche die Fähigkeit haben, sich selbst zu erneuern. Einmal
solche Wesen angenommen, ist der Menschengeist nicht mehr das
große Käthsel; auf dem Wege allmählicher Disserenzirung läßt sich
der Fortschritt zum Vollkommneren und darum Mächtigeren leicht
begreisen. Die Entstehung aber des primitiven, unvollkommenen
Lebens, dessen Formen doch überall — im Trocknen, Kalten, Warmen,
Feuchten — in ungeheuerer Wenge vorhanden sind und welche jene
wunderbare Eigenschaft, die Pforte zu jeder Weiterentwicklung, in
sich tragen, ist ein Käthsel, dessen Lösung bis jetzt auch nicht einmal
durch eine Hypothese versucht wurde.

Der Weg, den die Wissenschaft in unseren Tagen zu ihrem Heile eingeschlagen hat, ist der, daß sie das Volkommenere aus dem Unvolkommeneren, die Complex-Erscheinungen aus dem Einzelleben der Individuen zu erklären sucht; es ist ein deductives Versahren, welches dem philosophischen Denken immer verstattet ist und das sich auch stets einstellt, wenn die Induction eine genügende Menge neues, thatsächliches Waterial zu Tage gefördert hat.

Es ist aber zweisellos, daß auch die vollkommneren Formen und die complexen Erscheinungen in ihrer Lebensentwicklung uns Aufschluß über die unvollkommneren und einfacheren Formen zu geben im Stande sind. Denn die summirten Wirkungen

tönnen unmöglich etwas anderes, als das Resultat der einzelne Wirkungen sein und so müssen lettere — auffälliger und verstänischer — uns in den ersteren entgegentreten. Und in den complexe Lebensformen müssen wir in ungeheuer vergrößertem Maßstade tursprünglichen Entwicklungsformen wiedersinden, aus welchen sie ersteren combinirten. Wie die Einzelzelle sich ursprünglich neuerte, da sie allein und selbständig in den ernährenden Medilebte, so erneuert sie sich auch als Theil des kunstvoll gegliedert Organismus, so erneuert sich aber auch dieser Organismus — al Monade, Einzelleben aufgefaßt — indem an seine Stelle andere ihr gleiche oder ähnliche treten. Diese Eigenschaft besäße er nicht, wen er sie nicht von dem primitiven Leben überkommen hätte.

Ein schönes Beispiel, wie sich die Gesetze und Eigenthümlich teiten des individuellen Lebens in den complexen d. h. zusammer gesetzten Lebensformen ausprägen ist die Rohmer'sche Parteienlehr In geistwoller Darstellung wies dieser bedeutende Mann nach, de die ungebundene, leidenschaftliche, des solgerichtigen Denkens un Handelns noch unfähige Anabennatur in der radicalen Partei, d schwache, verzagende, launenhafte, eigensinnige Greisenalter im Absoltismus, die ideale, thatendurstige, seurig empfindende Jünglingsnat dagegen im Liberalismus, das ernste Führen des Lebens und denergische Bewältigung der Lebensausgaben durch Arbeit, wie siem Mannesalter eigen sind, in der conservativen Partei zum Aus druck kommen.

Dieses lehrreiche Beispiel verdient, daß wir bei demselben ver weilen; es wird uns manche Aufklärung über das Princip der En wicklungslehre geben, sowie über die Methode, die uns auf alle Gebieten am sichersten zu erfolgreicher Anwendung desselben leiten kan

"Die Menschennatur ist überall und alle Zeit dieselbe." Di ist ein oft wiederholter Satz, und er ist ebenso richtig, als der ander daß es keine zwei Menschen auf der Welt gibt, die einander vo kommen gleich sind. Unzweiselhaft ist aber, daß eine Bielheit vi einzelnen Fällen in Betreff der charakteristischen Eigenthümlichkeit



ber menschlichen Natur eine immer größere Klarheit und Gewißheit ergeben muß, welche Eigenschaften als individuelle, welche als nationale, welche als generelle anzunehmen sind.

Das individuelle Leben spiegelt aber im Kleinen alle die nationalen und generellen Eigenschaften mehr ober weniger getreu und reichshaltig d. h. charafteristisch. Das ist ein "echter Franzose, ein richtiger Engländer" sagen wir, wenn uns die nationalen Besonderheiten in einem Individuum gleichsam typisch ausgeprägt entgegen treten. Generelle Züge sind natürlich zu allen Zeiten dieselben und wie Horaz die vier Lebensalter vom Knaben an, der

sich leicht erbost durch Richts, läßt durch ein Richts Gleich wieder sich besänst'gen und verändert Wie ein Apriltag sich von Stund zu Stunde,

bis zu bem difficilis, morosus, laudator temporis acti schilberte, so passen sie noch heute unverändert auf die große Durchschnittszahl der Menschen.

Es concentriren sich aber auch die individuellen Eigenthümlichsteiten und gewinnen Gestalt, Form und Wirklichkeit in dem Gemeinsleben der Menschen. Montesquieu sagt einmal: "Bei der Entstehung der Gesellschaften sind es die bedeutenden Männer, welche denselben Form und Eigenthümlichkeit verleihen; in der Folge aber ist es die Gesellschaft, welche den bedeutenden Männern Eigenthümlichkeit und Richtung verleiht." Das heißt doch wohl nichts anderes, als daß die Summe der Individualitäten in dem Gemeinwesen sich so sest und dauernd ausgeprägt hat, daß auch das mächtige Individum nur nach der bestimmten Weise sich bilden und entwickeln kann.

Wir haben also — und dieses sind die Angelpunkte der Entswicklungslehre — sowohl von dem Einzelwesen Aufschluß über Leben und Eigenschaften des Gesammtorganismus zu erwarten; als auch die ungeheuer vergrößerten und durch Summirung ungemein gesteigerten Züge des individuellen Lebens uns aus dem Leben der großen Gemeinschaften zu verdeutlichen.

Wenn wir z. B. die Eigenschaften des Knabenalters — nach

ber Auffassung Rohmer's — in ber politischen Erscheinung de Radicalismus wieder finden, wie haben wir uns diefes zu er klären? Einfach so, daß es Menschen gibt, welche in ihrem En wicklungsgange eine gewisse Stufe niemals zu überwinden im Stan' find; benen also die Gigenthumlichkeiten einer unvollkommneren, rii wärts gelegenen Bildungsftufe ihr ganzes Leben anhaften. Da bief Menschen keineswegs nur wenige sind, so muffen dieselben in der politischen Leben sich geltend machen d. h. die Gleichartigkeit ihre Temperaments, ihrer Willensrichtung, ihres Auffassungsvermöger wird sie naturgemäß zu gleichen Bestrebungen vereinigen. Wir werdnun die Eigenart und das Wesen der Anabennatur viel besser bieser Erscheinungsform studiren können; erstlich, weil es nicht 🗷 einzelne, individuelle Mensch ift, ber uns hier entgegentritt, sondeein Collectivwesen, in welchem alle die befonderen Züge sich ve einigen und zu einem Typus ausprägen; zweitens weil in b. politischen Leben die Wirkungen des naturgemäßen handels die Gattung viel bedeutender sind, sich uns also gleichsam in ungeheue-Vergrößerung barftellen.

Dieses Beispiel wirb, hoffe ich, den von mir ausgesprocheme Sat, daß man die Eigenthümlichkeit des primitiven, ursprüngliche Lebens auch an dem Bielfachen dieser Eigenthümlichkeiten, den com plexen, combinirten, hochentwickelten Erscheinungsformen studire müsse, begründen und veranschaulichen.

Es find in bem organischen Leben zwei Gigenschaften, die den selben auf allen Entwicklungsstufen angehören und die als ungelöf Rathsel unfer Staunen erwecken; Diese find:

- 1) Der Abschluß gegen die äußeren Wirkungen; ein Art von Isolirung, die nur nach innewohnenden Bildungsgesetzt den Einflüssen von Außen determinirende Wirkung gestattet; manderen Worten die Eigenschaft des Mikrokosmos, welche auschon in der primitivsten Lebenssorm, der Zelle, zu Tag tritt.
- 2) Das Periodische in ben Erscheinungsformen, jenes Bunde welches ich in bem Abschnitte "Geift und Körper" als Bunder b

Constanz hervorgehoben habe, und welches uns die Zelle nicht nur als ein für sich bestehendes, abgeschlossenes Wesen, sondern auch als die Durchgangspforte für durchaus gleichartige oder nur um unsendlich kleine Bruchtheile differenzirte Wesen erscheinen läßt.

Betrachten wir die erste Eigenschaft nochmals mit dem Lichte der vollkommenen Erscheinung.

Ich nehme als charakteristisches Beispiel den Menschen von dem Tage an, wo er sich zuerst des seine künftige Weltherrschaft bedinsgenden Werkzeugs bedienen lernte.

Es ist einleuchtend, wie dieser anfänglich gewiß unscheinbare Gegenstand für ihn das Mittel wurde, sich gegen die schädlichen Sinflüsse der Natur zu sichern, ohne daß er selber körperlich umzuswachsen und sich umzubilden brauchte.

Nicht war es nöthig, daß seine Klauen und Zähne zu furcht= erregender Größe sich entwickelten, um dem Bären oder Tiger wider= Tehen zu können; nicht brauchte sein Körper sich mit dichtem, zottigem Fell zu behaaren, damit er die winterliche Kälte ertragen konnte: Das Wertzeug ward für den Menschen eine schützende Hülle, die als Waffe, Kleidung, Wohnung, Feuer u. s. w. ihn rings umgab, vor jeder seindlichen Wirkung bewahrte und zugleich seine Eigen= art erhielt, die sich sonst unter den wechselnden Einwirkungen von Außen beständig hätte verändern müssen.

Diese äußere Hülle, dieser umgebende Schutz sondert den Mistrokomus Menschheit von allen übrigen Wesen ab. Es ist also eine isolirende Eigenschaft, welche das bis dahin gültige Geset der körperlichen Umbildung und Accommodation an die äußeren Einswirtungen aufhebt.

Diese Folirung hat bebeutende Folgen, die ich unter dem gemeinsamen Nenner: Erhaltung und Fortbildung eigenartiger Menschlichkeit zusammenkassen möchte.

a) Werkzeug und Intelligenz sind die eigentliche Waffe des Menschen geworden; es ist daher natürlich, daß er bei jeder neuen

Schwierigkeit des Lebens sich an diese wendet, daß diese sona immer vollkommener werden.

b) Diese Differenzirung verstärkt und steigert aber auch gleis zeitig die Isolirung. Denn abgesehen davon, daß die von Jak hundert zu Jahrhundert gehäuften Wirkungen die Constanz vi mehren, wird ein Zurücksallen in den früheren raubthierartigen Z stand dadurch unmöglich, daß der Mensch diese Befähigung zu erfolireicher Concurrenz immer mehr verliert und daher ein Rücksall i die Anwendung rein physischer Kraft seiner Vernichtung gleich kim

Wir haben also einen isolirenden Ring, der die Menscheit un natürlich damit zugleich den einzelnen Menschen umgibt und, ih vor verderbenden äußern Einflüssen schüßend, seine eigenartige Be vollkommnung gewährleistet. Innerhalb dieses Rings bilden sinoch andere, engere Kreise aus, die eine gesteigerte Intelligenz ut Kunstfertigkeit ausweisen und dadurch im Rampse mit den seindliche Wirkungen, unter letztere auch die Concurrenz der tieser stehend Menschen mitgerechnet, nothwendig siegreich sein werden. Denkt mischen mitgerechnet, nothwendig siegreich sein werden. Denkt misch nun diese Kreise als sich stets verengende, nahezu concentrisch gegelangt man schließlich zu der Annahme eines oder mehrerer höchst potenzirter — Centralkreise, d. h. Stämme oder Bölker, weld in urältester Zeit schon die eigentlichen Culturträger gewesen sind.

Machen wir nun einen ungeheueren Schritt rückwärts m gehen wir von dem elementaren Thierleben aus, so muß hier au die erste Differenzirung und Vervollkommnung der einfachen od zusammengelagerten Zellen, wie ein solcher schützender Kreis ang sehen werden, der die Widerstandsfähigkeit gegen äußere Einw kungen steigerte und darum höhere Garantien der Erhaltung b also durch das Empsindungs- und Willensleben und sortgesel Uebung immer stärker besestigt wurde. Während nun in den Kreis der Menschheit Intelligenz und vervollkommnete Verkzeuge d Unterscheidende der immer engeren und vollkommeren Kreise sin müssen wir in dem Thierleben die allmählich vervollkommneten L gane der Auffassung des Aeußeren und der Abwehr gegen die 1 günstigen Einflüsse von Außen dafür nehmen. Daß sich hier viel mannigfaltigere und zahlreichere Innenkreise ausbildeten, hat darin seinen Grund, daß das Thierleben viel mehr unter dem Einflusse der Isolation steht, während bei den Menschen ein häusiger Contact der einzelnen Stämme, im Bunde mit Nachahmungstrieb und Mitzteilung durch die Sprache viele abgeschlossene Kreise in einander siehen und somit in historischem Fortgang immer Einen herrschenzben, mächtigeren, weil vollkommeneren erscheinen läßt.

Es ift also, wie ich ich schon früher dargethan, in den nach Innen zu immer enger werdenden Kreisen eine stete Beschränkung sowohl in Bezug auf Form als auf Stoff anzunehmen, Selection aus Selection: darin liegt das Geheimniß der fortgesehten Differensirung, der Ansang und Fortgang des höheren Lebens, nur durch diese Beschränkung sind fort und fort höhere Wirkungen zu ermöglichen. (Bgl. Abschnitt 4.)

Haben wir nun im Vorausgehenden zwei kolossale Peripherien gesichnet, von denen die eine das Menschenreich mit seiner fortgeseiten eigenartigen Differenzirung umfaßt, die andere das gesammte Thierreich von seinen -— für uns ersten, elementaren Anfängen dis zu seinem volktommensten Erscheinungen, so müssen wir das gleiche Geseh und Bildungsstreben wohl auch auf jene für uns in tiefstes Dunkel gehüllten Anfänge des Lebens übertragen.

Bie viele, wie ungeheuere Kreise hier anzunehmen sind, wir wissen es nicht. Ob die Natur ehe sie zur Bildung der Zelle geslangte nicht auch Perioden durchlausen mußte, wie sie vom elemenstwen Leben zum vollkommenen Säugethier, von diesem zum primisiven Menschen, von diesem dann zum vollkommenen Culturmenschen sührte — wir können es nicht entscheiden. Es ist das Reich des unendlich Kleinen, das sich unserer Beobachtung entzieht. Da wir aber das gleiche Naturgesetz in allen nach so mannigsaltigen Formen des organischen Lebens wirksam sehen, so sind wir genöthigt, dasselbe auch als Schlüssel für jenes erste und größte Wunder — das Ausstreten der Organismen — anzusehen.

Es muß bemnach ein erstes Schaffen von organischen Grunt stoffen angenommen werden durch chemische und elektro-lytische Eir wirkungen. Diese Grundstoffe mußten sich zusammenlagern, zu Eir heiten verbinden, die dann wieder zu besonderen Formen sie beschränkten, diese Formen unter dem Einflusse allgemeiner und partieller Wirkungen veränderten, sich differenzirten, dis endlich die erste gegliederte Zelle entstand, die nach Außen abgeschlossen einen Mikrokosmus bildete, der den elementaren Einwirkungen widerstehen, oder nur in eigenartiger Veränderung denselben gehorchen konnte. Da aber damals gleichartige Verhältnisse überall walteten, so mußten diese ersten organischen Bildungen in einer bestimmten Zeit überall auftreten, das Wasser das Urprincip alles Lebens sich mit denselben anfüllen und so der Bildung sit off zu vollkommenerem Leben in großer Menge auf der ganze Erde verbreitet sein.

Diese Auffassung unterscheidet sich demnach von der bisher allgemein geltenden dadurch, daß ich die Zelle nicht als Ausgangspunkt des organischen Lebens, nicht als ein durch Zusammenwirken elementarischer Kräfte Entstandenes, sondern selbst als einen Schlußpunkt zahlloser vorausgehender Schöpfungsformen, die sich in großen Kreisen entwickelten und zusammensetzen, ansehe.

Diese Auffassung wird eine bedeutende Unterstützung und Bahrscheinlichkeit gewinnen durch die Betrachtung des zweiten Bunttes der als eine charakteristische Sigenthümlichkeit des organischen Lebens ins Auge zu fassen ist: der periodischen Erscheinungen.

Beim Anhören eines größeren Musikftücks vernimmt unser Oh und damit auch der innere Sinn, daß gewisse große Complexe vo musikalischen Figuren, die zu einander in einem rhythmischen Zei verhältnisse stehen, auseinandersolgen, sich ablösen und zu dem Au bau des Ganzen harmonisch zusammenwirken. Diese großen Con plexe bestehen wieder aus einzelnen Theilen, die sich zu denselbe grade so verhalten, wie diese zum Ganzen. Und so gelangen w denn von Theil zu Theil bis auf die einzelnen Taktstriche, welc als elementare Grundbewegung den Rhythmus des Ganzen beherrsch und erst für uns verständlich machen. Aber — diese Takteintheislung wäre selbst unmöglich, wenn nicht eine aus unendlich kleinen rhihmischen Folgen bestehende Bewegung derselben wieder als Grundselement diente: das sind die Schwingungen der Saiten oder Instrumente.

Nicht anders tann es mit bem Leben fein.

Die Periodicität, welche uns in ungeheueren Complexen entgegentritt, muß von Stufe zu Stufe sich verfolgen lassen bis zu gewissen Einheiten, die wir als die Anfänge periodischer Bewegung auzusassen. Denn das sagt uns unser logisches Denken, daß große Perioden sich nur aus kleineren aufbauen können, daß dem=nach die kleinsten Perioden das Material sind, aus welchen in sortschreitender Zusammenfassung immer größere sich ergeben. Dies ist der einzige Schlüssel, den unser Denken für die wunderbare und rächselhafte Erscheinung der sich selbst erneuenden Generationsformen zu sinden vermag.

Der ungeheuere Entwicklungsgang der Wenschheit, er findet in Rotationen statt, welche jetzt einzelne Bölker in tausendjähriger eigenen Entwicklung aussführen. Göthe vergleicht denselben einer ungeheueren musikalischen Fuge; die Stimmen der Bölker, sagt er dommen der Reihe nach dran. Bölker aber beginnen ihr Leben, ent-wickln die in ihnen wohnenden Anlagen und Bildungskeime, welche der Menschheit zu Gute kommen und treten dann zurück, einem neuen, jugendlich kräftigeren, nicht ausgelebten die Stelle einräumend.

Wie innerhalb bes Bolkes die einzelnen Glieder — Stämme ie Führung übernehmen und das ganze Bolk mit ihrem Leben urchbringen, das tritt nirgends deutlicher hervor, als in der Geshichte der Griechen und der Deutschen.

So von Stufe zu Stufe zurückforschend gelangen wir endlich dem scheinbar einfachen Element, dem Individuum, Einzelmenschen. 1ch er beginnt und vollendet in regelmäßiger Periodicität sein Leben.

Diefes Einzelleben baut sich felbst aber wieder aus einer unge-

heueren Vielheit von Formen und Gliedern auf, in denen eine periodische Aufeinanderfolge, ein sich Ablöfen unverkennbar ift.

Es ift also ber Mensch, wie das Thier, ein Complex von periobischen Erscheinungen, die sich schließlich wieder auf das für uns einsachste Leben, die Zelle, zurücksühren lassen. Auch diese Zelle beginnt
und vollendet ihr Leben, indem sie in der ungeheueren Bedingtheit
durch alle Theile des Organismus diesenige Umwandlung eingeht,
welche gerade an der bestimmten Stelle eintreten muß. Sie übernimmt eine Function, wie der Einzelmensch nach den Zusälligkeiten
seiner Geburt in der bestimmten Familie, Stamm, Bolk, Zeit, Stand
u. s. w.

Wollen wir nun auch diese Zelle als den Schlußpunkt vorausgehender Entwicklungen ansehen, und was hindert uns das primitive, scheindar so einsache Zellenleben nicht auch als ein ungemein zussammengesetztes aufzusassen, welches sein Dasein in einer für unskleinen, für es großen Zeit erfüllt, so könnten wir auf eine periodische Bewegung gelangen, die als erster Anstoß, als Beginn des Lebens gedacht werden kann, nämlich die Aetherschwingungen in Licht und Wärme.

Daß der Anfang, wie der Fortgang alles Lebens auf chemischen Zersetzungen beruht, daß diese nur ermöglicht werden durch die Einwirkungen des Lichts und der Wärme, ist eine heutzutage jedem Kinde bekannte Thatsache.

Es wäre demnach der erste Bildungsstoff des Lebens als durch Aetherschwingungen in Bewegung gesetzt anzunehmen. Alle weiteren Berbindungen und Perioden sind als ein Bielfaches dieser ursprüngslichen und stets fortdauernden Bewegung anzusehen. Dem Aufenehmen und Ausscheiden muß in dem elementaren Leben dieser Rhythmus zu Grunde liegen. Die regelmäßigen Bewegungen des Athemholens, des Herzschlags, sie müssen in letzter Instanz als ein Bielfaches unendlich kleiner rhythmischer Bewegungen gedacht werden.

Recht schön versinnlichen läßt sich dieser Gedanke, wenn wir die Drehung eines Pflanzenblattes nach dem Licht ins Auge fassen.

iese Drehung kann nur das Resultat unendlich kleiner Zuckungen in. Hat die Drehung gerade in zwölf Stunden stattgesunden, so rauchen wir nur jeden Tag den Tops herumzuwenden, um aus mendlich kleinen periodischen Bewegungen größere Perioden hervorzubringen. Manche Pflanzen führen dies Bewegung nach dem tägelichen Gang der Sonne aus; hier wirkt also eine andere in der Natur vorhandene Periode, die Drehung der Erde bestimmend ein.

Daß neben der periodischen Bewegung der Aethertheilchen auch die anderen großen Perioden in den Naturerscheinungen, als Tag und Nacht, Ebbe und Flut, Jahreszeiten u. s. w. auf das Leben der Psanzen und Thiere von entscheidender Wirkung sind, das wissen wir aus täglicher Erfahrung.

Es gibt Pflanzen, benen durch die lange Erziehung die Periodictät so eigen geworden, daß sie nach der entgegengesetzten Hemispäre gebracht, zur Stunde des Sonnenaufgangs in ihrer Heimat die Blütenkelche öffnen, obschon da in ihrem jezigen Standort die Nacht andricht.

Bie sehr die Periodicität dem angeborenen d. h. in langen Beiträumen angewohnten Rhythmus entspricht, beweist das Beispiel imer hybriden Nymphäa, die man durch Befruchtung mittelst zweier desschenen Exemplare gezüchtet hatte, von denen das eine seine seine num 6 Uhr Morgens, das andere um 6 Uhr Abends öffnete. Die aus dieser Kreuzung hervorgehende Barietät erschloß den Blütenschlagenau um 12 Uhr Mittags.

Daß unsere Bäume auch in dem Klima der immergrünen Laub-Mzer ihre Blätter abwersen, wenn bei uns der Winter kommt, ist Hatsache. Alle diese Erscheinungen, die zu tausenden bekannt sind, lassen sich nur durch eine rhythmische Bewegung der inneren Entwiklung erklären. Das Auf- und Absteigen des Lebens geht in großen Perioden voran, die selbst wieder aus unzähligen kleinen bestehen. Es ist die combinirte Thätigkeit der Aetherbewegung und der tellurischen Perioden in tausendjähriger Züchtung.

Was in langer Züchtung angewöhnt ift, läßt sich nur allmählich

timmere als extrematamen wer mit erft in febr großen Jewons eingesihrt wurden. Die mannt man fie im ben legten gegenmen, jest ichen im gerbit meinigte den Rondmus

Beränberungen auf mieren ang bas Leben ber orgamirante Rhythmen, die ich auf THE graumen wiederholen. Bie nollen antziehen, daß ein anderer im der Nethertheilchen, die 22 michen Processen anstreten, nicht M De Gewensthätigkeit geweien find? Benenden Generationen erhalten und

Der Menschheit: Die entstehenden ... genten und entwickeln das Leben de . Ihrere. In all dieser Bewegung i are dieser Takt möglich, wenn nie Beinen Zellen eine regelmäßige, rhu Secretarit in Grunde läge? Und wo fon :: :: ::: den Netherschwingungen? Grö Lattitriche fassen die zahlreichen, t ... Jungen Jufammen.

nehmer in. Rhythmu- 3:-Athemholens, Vielfaches ...

Drehung

Red!

26. : -

tichen 👵

... Luge mit Dille Des Mitrostops in bas mornigt, es bemerkt stets die wunderke Rormitgeilchen; biefe regelnu nord von unendlich fleiner Bewegung fei. der won ihrer Rleinheit

thümliche differenzirte Organismen darstellen, beweisen, wie unendelich klein das ursprüngliche Material war, aus welchem sich das organische Leben aufbaute\*). Hieran schließe sich noch folgende Besmerkung:

Thiere, welche bei so außerordentlicher Kleinheit bereits höchst eigenthümlich mit Bewegungsz, Verdauungsz und anderen Organen gegliedert d. h. individualisirt erscheinen, konnten unmöglich den Ausgangspunkt für künftige, vollkommenere Thiersormen bilden. Sie waren eben ihrer Kleinheit wegen bestimmt, größeren Thieren als Rahrung zu dienen. Das höhere Thierleben dagegen konnte nur aus größeren, möglichst indisserent gestalteten Formenelementen — Bellen — sich entwickeln, welche eben wegen ihrer Indisserenz sich leichter an einander schließen, ein Gemeinleben führen und erst aus diesem Gemeinleben heraus — durch die Disserenzirung der einzelnen Lellencompleze im Dienste des Ganzen — sich ihre eigenthümlichen zu größeren Wirkungen besähigten Organe bildeten.

Wir hätten bemnach als Ursprung bes höheren Lebens zwei Factoren anzunehmen, nämlich 1) die oben erwähnte Folirung gegen äußere Wirfungen und 2) die möglichste Gleichartigkeit und Indisserenz der einzelnen Formelemente oder Individuen, welche den größtmöglichen Contact und gegenseitige Bedingtheit zur Herstellung des Gemeinsebens bewirken.

Wir vermögen diesen Gedanken sehr wohl auf das Gebiet des Geistigen zu übertragen und ihn so zu veranschaulichen. Egoistische, nur im materiellen oder auch geistigen Genusse ihrer eigenen Persjönlichkeit lebende Individuen, sie sind als vielgliedrige Einzelwesen aufzusassen, welche aus der sie umgebenden Sphäre nur die Mittel zu ihrem höchst eigenartigen Leben an sich ziehen. Ein Staat, ein Bolt in welchem die einzelnen Bürger diese Richtung genommen, wird im Studier werden, als ein anderer, in dem das Gemein-

Forschungen des genialen E. Hädel haben erdings der gegliederten Einzelzelle entsprechen.

wieder abgewöhnen, d. h. künstliche Gegenwirkung als verlangsame der ober beschleunigender Rhythmus wirkt auch erst in sehr groß Zeiträumen. Als die Camellien in Europa eingeführt wurde galten sie als Frühlingsblumen; später brachte man sie in den letzt Wintermonaten, noch später um Weihnachten, jetzt schon im Herkzur Blüte. Die künstliche Züchtung beschleunigte den Rhythmu der inneren Bewegungen.

Wir sehen die großen periodischen Beränderungen auf unserer Erdobersläche maßgebend und formgebend auf das Leben der organischen Wesen einwirken. Es sind constante Rhythmen, die sich au unserer Erde seit undenklichen Zeiträumen wiederholen. Dieselde Rhythmik hat sich dem organischen Leben ausgeprägt. Wie wollten wir uns nun der Schlußsolgerung entziehen, daß ein anderer constanter Rhythmus, die Schwingungen der Aethertheilchen, die Licht und Wärme bei allen chemischen Processen auftreten, nicht die ersten Motoren der organischen Lebensthätigkeit gewesen sind?

Die entstehenden und vergehenden Generationen erhalten un entwickeln das Leben der Bölker, der Menschheit; die entstehender und vergehenden Zellgewebe erhalten und entwickeln das Leben de einzelnen Wesen, Pflanzen und Thiere. In all dieser Bewegung is ein regelmäßiger Takt. Wie wäre dieser Takt möglich, wenn nich auch dem Bildungsstoffe der einzelnen Zellen eine regelmäßige, rhytl mische d. h. periodische Bewegung zu Grunde läge? Und wo könne wir diese anders herleiten, als aus den Aetherschwingungen? Größen periodische Abschnitte lassen sich leicht aus Summen von zahlreiche kleinen Perioden herleiten; die Taktstriche sassen den Lecher, rege mäßigen Schwingungen zusammen.

So tief unser Auge mit Hilse des Mitroskops in das Rei des unendlich Kleinen eindringt, es bemerkt stets die wunderbarsch symmetrisch gelagerten Formtheilchen; diese regelmäßigen Form können nur die Wirkung von unendlich kleiner Arbeit, d. h. un heuer schneller, periodischer Bewegung sei.

Die Infusorien, welche trot ihrer Rleinheit bereits höchst eige

thumliche differenzirte Organismen darstellen, beweisen, wie unendsich stein das ursprüngliche Material war, aus welchem sich das organische Leben aufbaute\*). Hieran schließe sich noch folgende Beswertung:

Thiere, welche bei so außerordentlicher Kleinheit bereits höchst eigenthümlich mit Bewegungs-, Berdauungs- und anderen Organen gegliedert d. h. individualisirt erscheinen, konnten unmöglich den Ausgangspunkt für künstige, vollkommenere Thiersormen bilden. Sie waren eben ihrer Kleinheit wegen bestimmt, größeren Thieren als Kahrung zu dienen. Das höhere Thierseben dagegen konnte nur aus größeren, möglichst indisserent gestalteten Formenelementen — Bellen — sich entwickeln, welche eben wegen ihrer Indisserenz sich leichter an einander schließen, ein Gemeinleben führen und erst aus diesem Gemeinleben heraus — durch die Disserenzirung der einzelnen Bellencomplexe im Dienste des Ganzen — sich ihre eigenthümslichen zu größeren Wirkungen besähigten Organe bildeten.

Wir hätten bemnach als Ursprung des höheren Lebens zwei Factoren anzunehmen, nämlich 1) die oben erwähnte Isolirung gen äußere Wirkungen und 2) die möglichste Gleichartigkeit und Indisserenz der einzelnen Formelemente oder Individuen, welche den größtmöglichen Contact und gegenseitige Bedingtheit zur Herstelsung des Gemeinlebens bewirken.

Wir vermögen biesen Gedanken sehr wohl auf das Gebiet des Geistigen zu übertragen und ihn so zu veranschaulichen. Egoistische, mur im materiellen oder auch geistigen Genusse ihrer eigenen Perstönlichkeit lebende Individuen, sie sind als vielgliedrige Einzelwesen aufzufassen, welche aus der sie umgebenden Sphäre nur die Mittel zu ihrem höchst eigenartigen Leben an sich ziehen. Ein Staat, ein Bolk in welchem die einzelnen Bürger diese Richtung genommen, wird immer schwächer werden, als ein anderer, in dem das Gemein-

<sup>\*)</sup> Die neuesten herrlichen Forschungen des genialen E. hadel haben ergeben, daß die Insuspirien allerdings der gegliederten Einzelzelle entsprechen. hiernach mußte obiger Sag modificirt werden.

gefühl einen großen Theil des Lebens der Einzelnen ausmacht. I ber That zeigt uns die Geschichte, daß gewisse Zeiten des höchste materiellen Ausschwungs, des verseinerten Lebensgenusses (selbst i Wissenschaft und Kunst) den Ansang des Versalls bezeichnen. I den rohen oder gesunden Ansängen des Gemeinlebens dagegen b herrscht das Stammgefühl derart alle Einzelwesen, daß sie ganz ur gar in demselben aufzugehen scheinen. Die Todesverachtung und dunglaubliche Stoicismus, mit welchem die Indianer die ihnen kreiteten Onalen ertrugen, sind keineswegs bloß auf ihre größ. Nervenstärte zurückzusühren; sie sind wohl hauptsächlich aus destammesstolz zu erklären. Klein und unbedeutend waren die Prioghäuser der Kömer in ihrer guten Zeit, aber groß und prächtig derempel und öffentlichen Gebäude.

## VII.

## Pflanze und Thier.

Alle Glieber bilben fich aus nach ew'gen Gesehen Und bie seltenfte Form bewahrt im Geheimen bas Urbilb, Doch im Innern besindet die Kraft der eblern Geschöpfe Sich im heiligen Kreise lebenbiger Bilbung beschloffen. Alle lebenbigen Glieber.

Wiberfprechen fich nie und wirten alle zum Leben. Allfo bestimmt bie Gestalt die Lebensweise bes Thieres Und die Weise zu leben fie wirtt auf alle Gestalten Mächtig zurud.

Goethe.



Es moge uns verftattet werden, einen möglichft einfachen animalifchen Organismus uns vorzustellen, ein Gegenstück zu ber aus gleichartigen Rellen bestehenden Urpflanze. Es ist natürlich, daß bei der letteren Förderungen und Störungen des Wachsthums eintreten muffen, je nachdem ein Theil der Zellen den günftigen Bedingungen besselben - Barme, Licht, Ernährungestoffe zc. mehr zugänglich ist, als ber andere. Hier hätten wir bemnach auch schon bei der Urpflanze den natürlichen Anfang der Differenzirung. Die nach oben liegenden Bellen muffen durch die Ginwirfung des Lichtes intensiver gefärbt fein; fie find unbeschränkt in ihrer Aufeinanderlagerung, mährend die unteren Zellen 3. B. auf Stein auf= liegend, bem Sonnenlicht wenig zugänglich, farblos fein werden und sich nur dahin weiter entwickeln können, wo Löcher und Risse im Steine es ihnen verstatten. Wir hatten also bas so vielfach ausgeprägte Geftaltungsprincip ber vollkommnen Pflangen - Stamm und Burgel - in seiner primitivsten Erscheinung.

Der animalische Organismus — in Bezug auf das Wachsthum denselben Gesehen folgend wie die Pflanze — möge angenommen werden als im Wasser schwimmend, die gleichartigen Zellen zur einssachsten Ursorm, der Kugelgestalt zusammengelagert. Es ist nun sehr natürlich, daß die peripherischen Zellen, die Grenze des Organismus, und in direkter Wechselwirkung mit dem umgebenden Webium stehend, eine eigenthümliche von der Function der inneren

Zellen etwas verschiedene Rolle werden spielen müssen. Rehmen w an, ihre äußere Sülle, Zellenwand oder Haut, habe burch Endos mose \*) aus dem Wasser die Ernährungsstoffe der Einzelzellen, weld bieselben gleichfalls endosmotisch dem Gesammtorganismus zuführer aufzunehmen. Je nach der Verschiedenheit der äußeren Verhältnif - namentlich der Wirkung der Wärme, der chemischen Zersetzun burch das Licht, dem Vorhandensein stärker angezogener, weil d Ernährung zuträglicher Stoffe - wird diefe Endosmofe lebhaf1 ober träger vor sich gehen, was wir uns wohl auch nicht aut ande vorstellen können, als daß die unendlich feinen Capillargefäße 1 Fähigkeit haben sich mehr zu erweitern ober zu verengen. Die Function der äußeren Zellen muß nun aber nothwendig in eine gewissen Rapport zu den inneren Bellen treten, welche in Bezug at ihre Ernährung auf die äußeren angewiesen find b. h. die Capilla gefäße auch der inneren Bellenwände muffen gleichmäßig angere werden durch die Veränderungen der äußeren. Wir haben demnaeinen von dem peripherischen Leben ausgehenden Impuls zu conft tiren, der sich durch alle Wandungen der inneren Zellen fortpflan= bis zur Centralzelle. Die Ausscheidungen müßten natürlich be entgegengesetten Weg nehmen.

Im Pflanzenleben nun ist dieser Ernährungs= und Ausscheit Proces ein durchaus direkter; das peripherische Leben ist entsch dend für Wachsthum oder Absterben der Pflanzen. Unter der regung des Sonnenlichtes nimmt die äußere Hülle ebensows die nüglichen als die verderblichen Stoffe auf; eine Auswahl

<sup>\*)</sup> Ich gebrauche in bem ganzen Auffate ber Kürze halber dieses Ench weiß recht wohl, daß die neuere naturwissenschaftliche Anschauung Endosmose in viel engerem Sinne nimmt. Man möge hier also molec Wisselbenräume sich benten ober noch besser, daß die Moleculen in steterwegung sind, daß also die von außen sortschreitende flüssige Molecule zw fc ben schwingenden Wolecülen der Zellwand eintreten könne. Bei höherer Bärn bei der Einwirtung der höheren Schwingungszahlen des Lichts wird die Bewegung lebhafter, also das Eindringen verstärkt. In diesem Sinne bitte ich die Worte "Endosmose, Capillarien, stärtere Anziehung" zu verstehen.

treffen, ist die Pflanze nicht im Stande. Leben und Verderben geht von den äußeren Theilen mit physikalischer Nothwendigkeit den inneren und dem Gesammtorganismus zu.

Hier haben wir bei dem animalischen Organismus eine ganz berschiedene Weise, sosern das Empfindungsleben gleich bei Besinn einen Hauptantheil an der Entwicklung desselben nimmt. Angenommen, ein wohlthuender Reiz bestimmt die peripherischen Zellenswände zu lebhaftem Stoffaustausch, so warten die inneren Zellen nicht, dis die Reihe an sie kommt, sondern ihre Disposition zur Anstheilnahme an diesem Proceh sindet fast augenblicklich statt. Die Wirkung von der Peripherie nach den Centraltheilen — in innigem Causalnerus gedacht — seht aber voraus, daß eine ähnliche Oder gleichartige Wirkung auch von den Centraltheilen nach der Peripherie eintreten kann. Und so ist es denn möglich, daß eine üble Disposition, von den Centraltheilen erst nach der Summirung ihrer Wirkung empfunden, auf das peripherische Organ in einer Weise wirkt, daß dieses sich weiterer Aufnahme verschließt und nur noch die Ausscheidung begünstigt.

Dieses ist das Bild, welches wir uns von dem ersten Aufdämmen des animalischen Lebens, da wo sich dasselbe von dem Pflanzen-Ieben abzweigt, um der Begründer des ungeheueren vielgestaltigen Thierreichs zu werden, machen können. Der Impuls ausgehend von dem peripherischen Leben, nach innen sich sortpslanzend, dort summirt und wieder gleichmäßig nach Außen wirkend ist die erste Stuse. Als nächste Stusen der Bervollkommnung könnte gedacht werden 1) ein selbständig von den inneren Zellen ausgehender Impuls, wodurch die peripherischen Theile angeregt würden (z. B. durch das Bedürstische Vernährung), 2. daß schon der erste Beginn einer schädlichen Ausnahme sich sosort nach den Centraltheilen sortpslanzend auch alse dalb die Repulsion hervorriefe.

Wir haben hier also gleich bei ben Ursormen eine Gegensätzlichteit des Pflanzen= und Thierlebens zu constatiren. So nahe sich die äußeren Kormen, der Borgang der Ernährung u. s. w. in dieser primitiven Unvollkommenheit auch stehen mögen, unser logisches Denten zwingt uns, die Dichotomie ober Zwiespältigkeit bes pflanglichen und thierischen Lebens da anzunehmen, wo in dem letteren bas Empfindungsleben aufdämmert. Die uns bekannten volltom= menen Formen — potenzirte Erscheinungen des durch fortgesette Anregungen summirten Lebens — werfen nothwendig Licht auf die ursprünglichsten Vorgänge. Das peripherische Leben ift maggebend für die Bflanze, ihre Organe find demnach alle fo gebildet, daß die Bflanze möglichst viel Oberfläche dem umgebenden Medium darbiete. Interessant ware die Berechnung, wie viel Flächenraum die aneinandergelegten Blätter 3. B. eines Eichbaums einnehmen würden, bas Refultat natürlich doppelt nehmen. Ebenso könnte die Wurzelverzweigung einer jeden Pflanze in der Art, wie man das Stromgebiet eines Flusses berechnet und mit Rücksichtnahme auf möglichst günftige Verhältnisse, wobei Hemmungen und Störungen, wie Felsen u. f. w. wegzudenken waren, als ein Charakteristicum der Pflanze selbst ermittelt werden. Immer wird man finden, daß die eigentliche Tenbeng ber Pflanze ist, ein möglichst großes peripherisches Leben zu entfalten. Dies gilt auch von den niedersten Pflanzen, Thallophyten, Flechten, Moofen, Farnkräutern. Vilze und Schwämme weichen allerdings davon ab, bei ihnen ist aber auch das Vorwiegen bes Stickstoffgehalts merkwürdig und gibt ihnen gewiffermaßen eine Zwischenstellung zwischen Pflanze und Thier. Wenig Aufschluß gibt daher auch die Erforschung der Pflanzenphysiologie für die richtige Eintheilung und natürliche Systematik der Gewächse; ihre Organe liegen alle nach Außen, fie berühren direkt die fie ernährenden De= dien. Leben und Tod der Pflanze hängt von diefer Beripherie ebenso direkt ab. Der Frost, der die Blätter erstarren macht ober die Bastzellen zersprengt, tödtet die Pflanze in einem Augenblick, von der faulenden Wurzel, von dem burchschnittenen Baft, von den vertrockneten Blättern geht ber Tod in die Pflanze ein. mancher Pflanzen können sich ungeheuer in die Länge strecken, um die günstigen Bedingungen ihres Wachsthums zu gewinnen. Das

peripherische Leben gestattet auch einen Zusammenhang zwischen zahllofen Individuen, wie bei der Asvatha, dem heiligen Feigenbaum der hindus, welche Luftwurzeln in den Boden fentt, aus denen neue Pflanzen emporsprießen, so daß ein Zusammenhang oft zwischen den Bäumen eines gangen Waldes hergestellt ist, ein Verhältniß, das unsere Gärtner bei den sogenannten Cordons fünstlich erreichen. Da= gegen waren die fiamefischen Zwillinge ein Unicum, das die Aufmerkamkeit der ganzen Welt erregte. Dan beachte ferner die Tendenz der breiten Entfaltung des veripherischen Lebens bei so vielen Bfanzen mit coloffalen Blättern, beren Größe noch fünstlich gesteigert werden kann, wie Rheum, Caladium, Canna, Arum u. f. w., bei ben Rymphäen, deren oft gigantische Blätter auf der Wasseroberfläche schwimmen, während Graminaceen und Coniferen die mangelnde Oberfläche ihrer Blätter durch die übergroße Zahl berfelben zu erseten suchen; man bedenke, daß zwar dafür gesorgt ist, daß die Bäume nicht in den Himmel wachsen, daß dagegen die kriechenden Bflanzen ihre Ranten auf ungeheure Entfernungen ausfenden können, man benke an die Riesentange, aus welchen die moderne Geologie die ungeheuren Steinkohlenlager entstanden sein läßt. Rechnet man noch hinzu, daß das Holz, welches uns als ein so wesentlicher Theil des Baumes erscheint, nichts weiter ist, als ein im Innern abge= lagerter todter Stoff, so wird man finden, daß die Natur deut= lich genug das wahrhaft Charakteristische des Pflanzenlebens, das Leben durch und vermöge ihrer peripherischen Organe uns in die Augen leuchten läßt. Man wende nicht ein, daß verdickte Wurzeln, Knollen, Rüben, Blatt= und Blütenstengel 2c. vorkommen; das sind nur Durchgangspforten zum eigentlichen Bflanzenleben, Refervoirs, in denen sich aufgespeicherter Stoff ansammelt, der im kommenden Frühjahr zur Bereitung der peripherischen Organe verwendet wer= den wird.

Gegenüber dieser Tendenz des vegetativen Lebens tritt uns in der Thierwelt sofort das Centralleben entgegen. Bei meinem obigen Bersuche ein möglichst einfaches, fast auf gleicher Stufe mit den primitivften Pflanzen stehendes animalisches Leben anzunehmen, gestaltete sich die Sache gleichsam von felbst so, daß ein Zusammenwirken aller Theile nach dem Centrum hin sich als nothwendig ergab. Und worin liegt dieser merkwürdige Unterschied? Lediglich in dem, was uns als wesentliche, als neu hinzugekommene Eigenschaft in bem animalischen Leben gegenüber dem pflanzlichen bekannt ist, in der Empfindung. Ja diefer geheimnisvolle Rapport zwischen ben ein= zelnen Zellen ist es, welcher die an der Veripherie stattfindenden Borgange nach innen fortpflanzt, cumulirt und steigert. Stärker muß der Empfindungsreiz auf die Centralzelle wirken, wenn wir benten, wie wir nicht anders können, daß er von allen sie umgebenden Zellen auf dieselbe ausgeübt wird; stärker muß ihr Bestreben sein, die auszuscheidenden Stoffe durch alle Zellenwände hindurch nach der Peripherie zu treiben; stärker ihr Widerstand, wenn sie gefättigt ift, gegen weitere Aufnahme von Nährstoffen. Größer muß auch ihre Wärme sein, da sie rings von wärmeentwickelnden chemischen Bersetzungen umgeben ist. Freier muß sie sich auch fühlen und gebundener zugleich; freier, ba die Zufuhr ihr von den Rachbar= zellen vermittelt wird und fie nicht, wie eine peripherische Zelle von ben Bufälligkeiten gunftiger ober ungunftiger Bedingungen abhängt, vielmehr Alle ihr contribuiren; gebundener, da sie ihre Eristenz ledig= lich ihren Nachbarinnen oder der Gesammtheit verdankt, deren Anziehen oder Abstoßen sie zu überwinden hat, welches zwar ihre Kraft erhöht, aber doch nur innerhalb einer gewissen Grenze möglich ist, benn ganz andere Widerstände hat sie ja zu besiegen, als die der Beripherie näheren Zellen. So haben wir demnach bei den einfachst-möglich gebachten animalischen Organismen sofort eine Tendenz zum Centralleben anzunehmen. Uebertragen wir diese Berhältnisse auf die hochstehenden, mannigfaltig geglieberten Organismen, fo finden wir Centralorgane, denen die äußeren Glieder dienen, indem sie ihnen Nahrung zuzu= führen bestimmt sind. Wir wollen aber lieber gleich — und schon im Alterthum geschah dies durch Menenius Agrippa — analoge Ber= hältnisse im bewußtesten Leben aufsuchen und uns etwa eine mensch=

he Gesellschaft benken, von der einzelne Mitglieder — Central= gane — von den anderen genährt, geschützt, erhalten werden, ährend die größere Mehrzahl (peripherische Zellen) in Kampf, Noth id Arbeit mit den zum Theil ungünstigen äußeren Lebens= dingungen sich abmühen. Der Contact, die Fühlung ist vorhanden ischen allen; leichter und müheloser reißt eine der peripherischen Aen sich los; sie findet überall ihres Lebens Unterhalt; sie wird niger vermißt, an ihre Stelle tritt eine andere, die ihre Kunction rnimmt. Mögen nun diese Zellen Sclaven, Plebejer, Handrker, Leibeigene sein; so sind die Centralzellen Patricier, Abelige, richende Stände, Briefter ober Krieger. Sie find durch ihren h in dem Inneren des Organismus gebundener, ihr Leben hängt n der Thätigkeit der übrigen ab, es ist demnach scheinbar freier, iheloser; aber sie haben eine direkte — moralische oder gebietende Birtung auf die gesammte Beripherie auszuüben; hort diese irtung auf, wird sie schwächer, dann läuft der Organismus Ge= hr, sich aufzulösen. In letzterem Kalle werden die peripherischen Am leichter zu einem neuen Organismus sich zusammenfinden, öhrend die Centralzellen, ungewohnt in direkter Verbindung mit den Beren Lebensbedingungen zu stehen, vielleicht zu Grunde gehen. ies ist auch der Grund, weßhalb der ganze Organismus abstirbt, n die peripherischen Zellen den ungünftigen äußeren Verhält= len erliegen und weßhalb, wo folche Gefahr droht, die Central= lane ihre iganze Kraft aufbieten, um das peripherische Leben zu rgischem Widerstand anzuspannen.

Rehren wir wieder zu unserem einfachsten, animalischen Orgasmus zurück. Gesetzt der Fall, die äußeren Zellenwände der peristischen Zellen befänden sich in einer Flüssigkeit, welche zeitweilig hr nachtheilige Stoffe für das Leben des Ganzen enthielten. Wir den früher angenommen, daß die Endosmose unter dem Einflusse n Licht und Wärme bald stärker, bald schwächer stattsinde. Dies unten wir nur durch eine Erweiterung oder Verengerung der casslarischen Röhrchen uns erklären. Selbstverständlich erscheint es,

daß wenn die Empfindung ungünstiger Nahrungsaufnahme nac Innen fortgepflanzt wird, ein von Innen ausgehender Impuls dief äußeren mit ber Flüssigfeit dirett communicirenden Zellenwände ver anlassen wird, ihre Capillarien zu verengen ober zu schließen. (Wi tonnen uns die Sache etwa so benten, daß biese Gefäße allmählid die Fähigkeit gewännen, sich nach Außen ober Innen zu verengen im ersteren Falle müßten fie natürlich die Ausscheidung, im letteres Die Aufnahme erleichtern.) Nicht unwahrscheinlich ist es nun aber daß die Einzelzelle allmählich ausgebildet murbe zu direfter Bahr nehmung des äußeren Mediums, d. h. daß fie die Befähigung gewänne, zwischen gunftigen und schädlichen Stoffen eine Auswahl zu treffen. Denken wir uns nun, ein Theil ber Rellen fei einem angenehmen, ein anderer einem unangenehmen Reiz ausgesett, so ift natürlich, daß ersterer seine Gefäße öffnet, letterer schließt und wir hätten bemnach eine wenn auch noch fo unmerkliche Bewegung ober Locomotion der umschließenden Beripherie des Gesammtorganismus anzunehmen. Diese Bewegung hat nun offenbar das Resultat, daß eine größere Fläche ber Peripherie in günftiger, eine kleinere in ungunftiger Ernährungsfluffigfeit fich befindet. Denken wir uns biese Contractilität und Ausdehnungsfähigkeit, wer weiß wie viele Jahrtausende, fortgesetzt, so konnte doch wohl durch centralische Impulse diese Bewegungsfähigkeit der äußeren Gulle so weit gesteigert werden, daß dieselbe sich in ihrer Gesammtheit günstigeren Lebensbedingungen zuwandte, von unangenehmen Einwirkungen bagegen fich zurudzog. Und fomit hatten wir die erften Anfange bes Ge sammtempfindungslebens und der Gesammtbewegung des thierischen Organismus.

Empfinden und Bewegen, die beiden Grundeigenschaften bes Stoffs, sie mussen nothwendig im thierischen Leben zu immer größerer Bolltommenheit sich entwickeln: ersteres zu erhöhter Einheitlichkeit und somit Klarheit, letteres zu stets größerer Mannigsaltigkeit und Wirkung auf weitere Kreise. Daß diese Vervolltommnung eine noth Tae Folge der Entwicklung sein muß, geht aus folgender Er

wägung hervor: Der Külle des Stoffs mit unaufgeschlossenem Empfindungsleben stehe gegenüber die primitivste animalische Bildung mit erwachender Bewußtheit — also Wohlgefühl, Abneigung, Bille. Der Natur der Empfindung und des Willens entspricht es, daß ein zweckmäßiges Thun eintritt, welches bas ganze Sein des Wesens erhöht; zu diesem Sein gehört aber wesentlich auch gerade die Empfindung und der damit zusammenhängende bewußte Bille. Wir haben also einerseits die Masse des willenlosen, gleich= giltigen, nicht zum Bewuftsein gelangten Stoffs, andererseits zwar 110ch sehr schwaches, aber stetiger Vervollkommnung fähiges bewußtes Leben. Da muß benn nothwendig geschehen, was wir in der ganzen Beltgeschichte bestätigt finden, daß das zweckbewußte Thun gegenüber dem Willenlosen siegreich bleibt, seine eigene Kraft und Machtsphäre fleigert und so mit von Stufe zu Stufe weniger Gefahr läuft, zu etliegen, mit mehr Nachdruck, Erfahrung und Klarheit sein eigenes Gelbst erhält und vervollkommnet. Die ersten Siege der Römer iber die italischen Bölker waren die Frucht unfäglichen, mühsamen Mingens, im Laufe der Reiten erhöhte sich die Kraft, wie das Selbst= bewußtsein und assimilirte sich zugleich mehr äußeren Stoff, d. i. die Biller, die sie unterwarfen; so kam denn eine Zeit, in welcher die Instrengungen geringer und die Erfolge ungeheuer waren. Ebenso ligt es in der Natur des empfindenden Theils der Schöpfung, daß er mehr und mehr sich den nicht zum Empfindungsleben erwachten unterwirft. Denn ber tobte Stoff verharrt, der belebte steigert om Jahrtausend zu Jahrtausend seine Kraft.

Gebrauchen wir die üblichen Ausdrücke: "Geist und Materie, so können wir das Gesetz folgendermaßen ausdrücken: Die Materie wirkt sowohl gegenfätzlich d. h. nachtheilig als fördernd auf den Geist. Letterem ist es — da er als Wille auftreten muß — gegeben, die Gegensätze zu bekämpfen, die Förderungen zu verstärken. Der Kampfik also ein sehr ungleicher und sein Ausgang nicht zweiselhaft.

Für die Erkenntniß des Centralbewußtseins gibt uns die Natur in den unvollkommneren Thierformen wichtige Aufschlüsse. Der

Polyp, den man nach der Längen= und Queraxe durchschneiden kant und dessen beide Theile dann wieder zu einem vollständigen Thier auswachsen, ist ein passendes Beispiel des noch nicht centralisirter Bewußtseins und Lebens. So lange die beiden Theile zusammen waren, waren sie von einander bedingt, wußten sie von einander Empfindungs= und Bewegungsleben war dis zu einem gewissen Grad solidarisch: nun dieser Zusammenhang durch eine äußere Gewal ausgehoben ist, sind es durchaus getrennte Individuen. Aber dursprüngliche Gestaltung ist auch in den beiden Theilen noch al Tendenz wirksam, die Regeneration der abgeschnittenen Theile beweiss die frühere Bedingtheit sortlebt und daß das plastische Leben im Stande ist die alte Form zu erneuern.

In der von mir angenommenen, noch viel früheren Stufe von zusammengelagerten Elementarorganismen ober Rellen habe ich auf eine möglichst einfache und logische Weise bas beginnende einheitliche Leben nachzuweisen versucht. Wir haben bas Centralleben als ein noch gang unbedeutendes, in seinen ersten Anfängen auftretendes aufgefaßt — das Bewußtsein ist noch gleichmäßig über alle Zellen verbreitet, es differenzirt sich durch die gegenseitige Bedingtheit zuerft ganz leise und zwar so, daß wir eine doppelte und entgegengesete Tendenz annehmen muffen, eine folche, welche von dem Mittelpunkte aus zur Peripherie leitet; nennen wir sie centralischen Impuls und eine solche, welche von der Veripherie nach dem Mittelpunkte führt, nennen wir sie centralischen Reflex. In ersterem liegt das Bestreben, die Bewegung zu regieren, in letterem, das Bewußtsein zu erhöhen. Wie ich mir diesen Vorgang gedacht habe, hat er - bas Vorhandensein der Zellen und ihres Zusammenhangs voraus geset - burchaus nichts Wunderbares. Denn wie die Centralzeller in Bezug auf Ernährung von ben peripherischen Zellen abhängi find, fo muß jebe Belle an ihrem bestimmten Orte bie Befähigun gewinnen als Mittelglied zwischen ben Nachbarzellen eine gewif Leitung zu übernehmen, in eine gewisse Bedingtheit einzutreten, bur iche die centralischen Impulse und Reflexe vermittelt werden. C bereitet sich jenes Leben vor, welches später in den sensiblen und motorischen Nerven seine feinste Organisation erhalten wird.

Wir dürfen uns diese Fähigkeit der Impuls und Reslex-Leitung in den primitivsten Lebensformen nicht so vorstellen, daß diese Fähigkeit zu einer habituellen, Form und Natur der Einzelzelle umgestaltenden wird. Vielmehr wird jede Zelle — wie die Elemente einer galvanischen Kette — im Stande sein, wenn der Zusammenhang ausgehoben ist, ebenso gut als ein centralisches, wie als ein peripherisches Organ zu wirken. Mit anderen Worten, die Indissernz des Lebens ist auf dieser frühesten Stuse noch vorsperschend. Vergleichen wir dieselbe mit den wilden Indianersstämmen, wo die Gliederung noch kaum bemerkbar ist, wo an die Stelle des getöbteten Häuptlings gleich ein anderes Glied des Stammes tritt, ohne daß ein Unterschied wahrnehmbar ist.

Im Berlaufe der Zeit, unter befonders günstigen Umständen, welche z. B. den Rusammenhang einer bestimmten Anzahl von Rellen, ein oft sich wiederholendes numerisches Verhältniß ermöglichten und es sind derartige Umstände wohl denkbar, wie ja auch der Ver= Mehrungsziffer der Heerden, Schwärme, Haufen, Stämme 2c. bestimmte Grenzen gezogen sind — konnte das Vorhandensein der einzelnen Belle an der betreffenden Stelle derselben eine besondere Disposition, eine eigenartige Differenzirung anbilden. Haben wir doch die Entstehung des Lebens auf unendlich kleine Körpertheile und Erregung einer unendlich schnellen Bewegung zurückzuführen, woraus sich von lebst eine große Accommodations = und Bilbungsfähigkeit ergibt. Rehmen wir nun die Anzahl der gleichartigen Zellen gleich 100 an and benten jede durch eine besondere Ziffer bezeichnet, so wird die Belle 5, 12, 35 u. f. w. im Berlaufe der Generationen unter dem Einflusse des ganzen Systems allmählich ein bestimmtes typisches Berhalten in Bezug auf Ernährung, Leitung der Impulse und Re= stere u. f. w. annehmen müffen. In der taufendsten Generation wird z. B. die Zelle a — vorausgesett, daß alle übrigen Berhält= nisse gleich geblieben seien — eine mathematisch bestimmbare Erhöhung

ihrer Eigenthümlichkeit aufweisen. Unser Denken muß sich el daran gewöhnen, bei den Lebensvorgängen das Allmähliche u Unmerkliche, wenn es auch für unsere Sinne gar nicht wahrnehml ift, doch als das Produkt von unzähligen Factoren aufzufassen.

Die Leitung von und nach den Centraltheilen wird eine Ischaftere und gesteigerte, die Bewegungsfähigkeit der inneren Zells wände, weil gar nicht geübt, nimmt ab, dagegen vervollkommnet sich i Beweglichkeit der den ganzen Zellencomplex umgebenden, aus The chen der Zellenhäute zusammengesetzen, peripherischen Haut, wels allmählich durch die Solidarität ihres Zusammenhangs eine einhe liche Bewegung sich aneignet. In demselben Maße, wie diese Bwegung, muß auch das Empsinden einheitlicher werden, b. h. sich meh und mehr in den Centraltheilen anhäusen.

Es gibt Menschen, die nur innerhalb der totalen Bedingthei der sie umgebenden und durchaus bestimmenden Verhältnisse existing können; reißt man sie aus diesen Verhältnissen heraus, so bewegen sie sich willenlos und zweckwidrig und gehen zu Grunde. Es gib andere, seltenere, die mit Wallenstein sagen dürken:

Wenn ich nicht herrsche mehr, bin ich vernichtet. Iene mögen uns als Beispiele des hochgesteigerten peripherischen diese des centralischen Bewußtseins gelten.

Der älteste, von der Natur herangezüchtete Typus des zu sammengesetzten Thierlebens beschränkte sich wohl auf die Zahl de einzelnen Elemente. Hier ist begreislich, daß je nach der Berschieden heit äußerer Bedingungen schon mehrere Typen möglich waren, dissich nur durch die Zahl unterschieden, so daß in dem einen z. B. di doppelte, dreisache Menge der elementaren Zellen sich vereinigte in Bergleich zu dem anderen.

Die weitere Entwicklung der einzelnen thierischen Organismen ihre Gliederung durch Organe, welche die gesonderten Functionel übernehmen und localisiren, so daß Nahrungsaufnahme, Respiration sinnliche Wahrnehmung u. s. w. durch eigens herangezüchtete Theil des Gesammtorganismus in vortrefflich zweckmäßiger und innerhal

gewisser Kreise stets volltommenerer Weise ausgeführt werden, dars zustellen, ist die Aufgabe der vergleichenden Zoologie und der Inhalt der ausgezeichneten Werke Darwin's und Häckel's. Es ist die ungesteure Mannigsaltigkeit der Thiersormen, welche die Erde uns dars bietet, die durch jenes logische Band der Entwicklung, das Cuvier obgleich ein starrer Gegner der Descendenzlehre doch anerkennen mußte, an einander zu knüpsen sind.

Für meinen Zweck genügt es den Sat aufzustellen, daß der jeweiligen Organisationsform auch ein derselben ganz genau entsprechender Inhalt von geistigem d. h. empfindendem Leben entsprechen mußte und daß dieser Theil der aufgeschlossenen Empfindung das ganze Leben des Organismus beherrschte, den Zusammenhang der einzelnen Theile erhielt (ihn auch aufhob bei der Sprossung und Generation), dem Wohlbefinden und der Vervollkommnung des Ganzen diente und zustrebte.

Nur eins möchte ich noch zu erklären versuchen; nämlich wie wir uns das stets zunehmende Centralisiren der Empfindung und des Bewußtseins zu denken haben, welches bei dem Menschen in so klatanter Weise zu Tage tritt, daß dieser wenn er Arme und Beine und noch andere hochwichtige Organe, die doch an dem allgemeinen Empsindungsleben Theil haben, verloren hat — immer noch als bewußtes Wesen genau derselbe ist und keinerlei Einduße erlitten hat. Denn bei jener ursprünglichen, indisserenten Thiersorm, von der ich außging, war doch Empsindung und Bewußtheit über den ganzen Organismus verbreitet und mit jedem abgerissenen Theil ging auch ein Stück Bewußtheit für das Ganze verloren.

Es gibt hier keine andere Erklärung, als die Annahme eines Erkeigerten Empfindungsrapports, der sich wie die Spannung einer Palvanischen Rette nach den centralischen Theilen cumulirt. Nehmen wir diese Eigenschaft an, so erklärt sich das Uebrige leicht, ja wir kinnen sogar die Uebernahme des Empfindungslebens durch besondere Organe, die Nerven, ihre Wirkung als sensible und motorische nach Bripherie und Centraltheilen, uns einigermaßen erklären, indem wir

und Wollen sich mehr localisirte und dem Impulse der Gesamm wirtung folgend einen bestimmten materiellen Theil durch fortgesetz Uedung in einen gradlinigen Zusammenhang mit allen übrigen setz wie sich, um ein Gleichniß zu gebrauchen, Wege herstellen zwisch bevölkerten Orten, die früher außer Zusammenhang ein gesondert Leben führten\*).

Aber daß sich nun in dem ehemals gleichmäßig empfindend Organismus einige Theile — Knochen, Horn, Haare — als absolijeder Empfindung baare, andere als scheinbar local empfindende\*\*, noch andere als wahrer Sit der Empfindung und des Bewußtseins darstellen und wie dieses als das Resultat einer ungeheueren Entwicklung sich denken läßt, das fordert unser Nachdenken heraus. Suchen wir dasür wieder Analogieen in den höheren und complicitteren Organismen, den menschlichen Gemeinschaften.

Wir sinden zu allen Zeiten auf gewissen Stufen Menschen, welche durch eine entwürdigende Behandlung als Sclaven, Leibeigene, Parias u. s. f. bis zu einem solchen Grade des Stumpssinns gebrucht worden sind, daß sie keinen Willen mehr haben, gleichgiltig und empfindungslos die schwersten Martern ertragen, gedankenlos in den Tod gehen. Manche sind durch die Gewöhnung einer verdummenden Arbeit — Fabrikelend — zu wahren Maschinen herabgesunken, ih

<sup>\*\*)</sup> Ich sage scheinbar, benn es scheint gewiß, daß die Empfindungen nut in dem Centrasorgan stattsinden. Rleine Kinder wissen noch nicht, daß ihnel die Hand, der Fuß weh thut, sie vermögen nicht, ihre Empfindung zu socalisiren, das ist erst eine Frucht der Uebung und Erfahrung. Die Nerven über nehmen nur die Leitung und ein Stelzsuß fühlt bekanntlich in seinem hölzerne Bein dasselbe Gliederreißen, wie früher in dem lebendigen.



<sup>\*)</sup> Ber sich eine analoge Erscheinung — wohlgemerkt, nicht ein Bilb — and bem Leben ber großen Organismen vorstellen will, der benke, wie die ab hängigen Bölker, in Sitten, Gesetz, Recht, Religion ihr autonomes Leben be wahrend, ihre wehrfähige Mannschaft den Römern zu Diensten stellen mußten so daß Rom ein Centralpunkt wurde, in welchem die Rerven und Ruskeln der unterworfenen Bölker zusammenliesen. Eine ähnliche Stellung nimmt Preußer durch das Bundesverhälniß im deutschen Reiche ein.

Thun, ihr Treiben, ihr Fühlen hat wenig oder nichts Spontanes, von Familie, Bolk, und dem schönen großen Berein, Menschheit, von sittlichen Berpflichtungen haben sie oft keine Ahnung. Sie haben demnach keine Fühlung mit allgemeinem Leben, ihr eigenes Leben aber ist nur ein stumpses Dahindrüten, man kann kaum sagen, daß sie zur Bewußtheit erwacht sind. Das sind unbewußte, empfindungsslose Theile des großen Organismus.

Ein Beispiel des centralischen Lebens ist der Bater, der alle die Sorgen um das tägliche Brod für die Seinen, die geistige und lömerliche Wohlfahrt seiner Kinder in seinem Herzen vereinigt, von früh dis spät tein anderes Sinnen hat, als wie er sie in treuer Ohhut halte und fördere; ist die Mutter, deren ganzes Leben ein unablässiger Widerhall des Empfindens, Hossens, Berlangens und Dentens ihrer Lieblinge ist.

Man wird mir einwenden, daß diefes kein richtiges Beispiel für die von mir vorgebrachte Grundansicht der Entstehung des Cen= talbewußtseins sei. In letterem vereinigen sich allerdings die Radien, die von der Beripherie ausgehen, wie das Denken und Fühlen der Kinder in dem Herzen der Mutter; aber die zwischen Beripherie und Centrum liegenden Rellen muffen offenbar eine doppelte Function ibernehmen; fie muffen zuerst ihr eigenes Empfinden durch Mit-Hellung eines Theils der Empfindung der benachbarten peripheris hen Zellen erhöhen und dann dieses erhöhte Empfinden oder min= bestens einen Theil desselben an die dem Centrum näher liegenden Belleu abgeben. Sie sind mit anderen Worten gleichzeitig felbst= empfindend und gleichzeitig Leiter ber Impulse und Reflere bes Erganismus. Die Empfindung des peripherischen Lebens wird durch 🏗 als Bermittler erst den Centraltheilen zugeführt, deren gesteigertes Empfindungsleben endlich einen großen Theil der in allen Zellen emfundenen Reflere gleichzeitig wahrnimmt.

Wir mögen uns alsdann einen höher gegliederten focialen Organismus, einen Staat, vorstellen in welchem die primitiven, gleich= artigen Clemente sich zu höheren und immer höheren Einheiten zu= sammenlagern. Da gibt es kleinere Centren z. B. die Familienväter, in denen das Leben, Denken und Wollen ihrer Angehörigen sich vereinigt. Diese Familienväter bilben zusammen wieder die Gemeinde, deren Leben unbedingt ein Resultat dieser einzelnen Glieder ift; die Gemeinden stehen wieder in einem entweder durch den Staat angeordneten oder sich durch natürliche Verhältnisse ergebenden Zusammenhang und bilden eine größere Gemeinschaft und fo gliebert sich der Staat von Stufe zu Stufe zu einem Centralorganismus, in deffen Mittelpunkte, den leitenden Kreifen, das Leben aller Ginzelnen sich reflektirt und von wo aus wieder die bewußten Impulse ausgehen, welche das Leben der kleineren Kreise regieren. Es ist ja nur natürlich, daß ein Mensch, welchem gegeben ift, für Biele zu forgen und zu benken, ein gang anders erhöhtes Bewußtsein, ein viel leb hafteres Empfindungsleben hat, daß fein Denken und Borftellungs: leben theils aus den Gedanken und Borstellnngen derer die seiner Sorge anvertraut find, sich zusammensett, theils auch von den Impulsen bedingt wird, die ihm von den größeren Centren, mit denen er in Zusammenhang steht — ich benke keineswegs nur an Regie rungsbehörden, sondern auch an Culturcentren — zuströmen. Die Gefundheit des Staates beruht natürlich darauf, daß möglichst viel lebendige Kraft sich innerhalb der einzelnen Kreise zu entwickeln und centralisch zusammenzuwirken vermöge; ein Regierungsapparat, wie die frangofische centralisirte Bureaukratie, die pabstliche Hierachieu. s. w. hat nur den Schein des Wohlorganisirten; es ist mehr ein Mechanismus, als ein Organismus, die Wirkungen des Refleges find schwach, der Impuls steht unter dem Einflusse des Systems, der Einzelne gehorcht willenlos; es ist die Herrschaft der Thesis über die Physis.

Es gibt also in den großen Organismen centralische Gedanken und Empfindungen, welche in einzelnen, zahlreichen oder auch seltenen, Menschen in die Erscheinung treten. Ein solches centralisches Leben und Empfinden vermag den Einzelnen in erhöhtem Schmerzgesühl zu vernichten und alsdann ist auch die Seele des Ganzen, dessen littelvunkt er war, todt. Ein solcher Representative man war Cato ftellte die Seele der alten römischen Freiheit vor; diese starb mit m und er gab sich selbst den Tod, weil er einsah, daß dieselbe Dagegen war die Plasse, die große Plehr= dt mehr leben könne. hl des römischen Bolfes nur von den niedersten Lebensmotiven wegt — Nahrung und Unterhaltung — es war der lebendige Ru= mmenhang, die alten heiligen Traditionen, die Liebe zur Freiheit, errschaft und Waffenruhm, die verehrten Gottheiten, die Roms eschicke leiteten, der sondernde Römerstolz ganz verschwunden; das eich war durchset mit zahlreichen fremden Stoffen, die Stadt selbst ne sentina gentium, eine Kloake von Bölkern: was Wunder, daß ieser große Körper seine Seele verloren hatte, daß nur ein äußer= der Zusammenhang noch vorhanden war, daß die elementare Natur nieder in den zahllosen Gliedern dieses Weltreichs zum Vorschein m, welche nur durch die Armee, jene Macht, welche noch nicht den entralischen Ausammenhang verloren hatte, da dieser theils durch Emdition, theils wegen seiner wichtigen Wirkung fortlebte, zusam= nengekittet wurden. Die große Täuschung, daß mit der Ermordung Kisars die Freiheit wieder erscheinen werde! Die Freiheit war grade lodt, Cäfar unfterblich; benn an Chraeizigen, welche die Anarchie, de elementare Chaos benuten, um das Centralleben der despotischen Bewalt an die Stelle der lebendigen Einheit zu setzen, hat es von eafar bis Napoleon niemals gefehlt.

Die ungeheure Bedingtheit des modernen Menschen, welche Eseelenleben in den Bereich und die Anzichungskraft zahlloser Mittelpunkte versetzt, läßt diese Analogie als eine viel zu complicirte Ascheinen, als daß wir eine klare Bergrößerung der ursprünglichsten Vorgänge in dem seelischen Leben der primitiven animalischen Formen darin sinden könnten. Doch genügt die Beobachtung des tägelichen Lebens, sowie die Resultate der Physiologie zum Erweis, daß wir für jenes dunkelste Gebiet des aufdämmernden Empfindungselebens eben keinen anderen Maßstab anuehmen dürsen, daß das was hene in so hochvollendeter Entfaltung uns wie ein einheitliches

Seelenleben erscheint, nichts weiter ist als eine in enormen Ziperioden stets gesteigerte, an stets vollkommneren Organen erhöl mit vielseitigerer und lebendigerer Kraft hervortretende Manisestati derselben Urkrast. Die Gebilde der Nerven sind gleichsam die Lankarten jenes Empsindungslebens; auf den niederen Stusen wei entwickelt und gleichsörmiger in ihrer Verdreitung, nehmen sie aben höheren eine stets seinere Verästelung gegen die Peripherie as gleichzeitig zu reicherer Bewegung und Sinneswahrnehmung lähigend, und sammeln sich auf Centralpunkten niederer Ordnur welche endlich bei dem vollkommensten Geschöpfe dem Menschen einem Centralorgan, dem Gehirn, sich vereinigen, das ausschließli alle Thätigkeit des Empsindens, Denkens und Wollens übernomme zu haben scheint.

Die Erfahrung des täglichen Lebens belehrt uns, daß bei alle Verhältnissen zwischen Mensch und Mensch eine gegenseitige dur tausend Käden hergestellte Bedingtheit vorhanden ist; doch ist in be meisten Fällen auf der Ginen Seite ein Ueberschuß der Kraft, b. ! bas Empfinden, Vorstellen und Wollen des einen Menschen übt ein stärkere Wirkung oder Herrschaft über die analogen Kräfte bes at beren aus, als umgekehrt. Es möge uns nun verstattet sein, b Rlarheit zu Liebe, eine Reihe von Menschen anzunehmen, der Seelenthätigkeit möglichst einfach gedacht werden möge. Ihre L dingtheit — d. h. die Abhängigkeit des Unvollkommneren vor de Vollkommneren — sei so groß als möglich. Dies möge durch B spiele veranschaulicht werden. Ich habe öfters gesehen, wenn begabter Lehrer seinen Schülern einen Gegenstand erklärte, wie Augen der letteren strahlten, als wollten sie fagen: Jett ists u auf einmal klar geworden, es kann gar nicht anders sein. Dies der Grad der Abhängigkeit des Vorstellungsvermögens. Die A hängigkeit des Empfindungslebens möge fo groß fein, wie etwa b jener Römer von Antonius, der bei Shakespeare so meisterhaft b zarte Welle spielend erregend, mächtiger und mächtiger sich in b Herzen einschmeichelnd, ben gewaltigen, durch keine Schranke mehr 8

bändigenden Orkan der Leidenschaften entfesselt. Den Willen denke ich mir aber in einer solchen Abhängigkeit, wie ihn der treue und fromme Glaube eines Mädchens documentirte, das ich einst fragte, · warum es so gehandelt habe und das mir antwortete: "Weil es mein Bruder verlangt und was der will, das ift Recht." Denken wir uns also eine Reihe von Menschen — natürlich ein abstrakter und unmöglicher Fall — in welcher das unterste Glied von dem wiletten, dieses wieder von dem vorausgehenden und so fort bedingt wäre bis wir zu einem Centralmenschen gelangten, bessen Denken, Kühlen und Wollen alle anderen beherrschte; so hätten wir hier die enorme Vergrößerung jenes Vorgangs, der in feiner elemen= tarsten Form der allmählichen Ausbildung des centralisirten Bewußt= seins bei ben niederen Thierformen zu Grunde gelegen haben muß. Nan wende mir nicht ein, daß ich einen unmöglichen Kall ange= nommen habe; benn 'nur die gerade Reihe einzelner Menschen ist dine Abstraktion; denken wir uns statt deren große Complexe von Menschen, die von Kreis zu Kreis endlich durch das einheitliche Be= mstfein, die Seele der Menschheit, welche durch die Herrlichsten der Orte und Zeiten vertreten ift, zusammengehalten werden, so ist die Sache eine Wahrheit, wenn sie auch nicht Jeder zu erkennen vermag, wie Wallenstein zu Illo fagt:

> Das Frbische, Gemeine magst du sehn, Das Rächste mit dem Rächsten klug verbinden. Doch was geheimnisvoll bedeutend webt Und bisdet in den Ticsen der Natur, Die Kreise in den Kreisen, die sich eng Und enger ziehn um die centralische Sonne: Die sieht das Aug' nur das entsiegeste, Der hellgebornen, heitren Foviskinder.

Wie nun der große menschheitliche Organismus seine Geistersleiter hinaufführt zu Mittelpunkten von engeren und weiteren Kreissen, aus welchen die Bedingtheit unseres heutigen, wie des versangenen Geisteslebens herzuleiten ist; wie diese Mittelpunkte aber nur darin ihre höhere Kraft und Bewußtheit sanden, daß sie im

Stande waren, das diffuse Bewußtsein der sie umgebenden Areise in sich aufzunehmen: gerade so muß auch der ursprünglich elementarisch fühlende Thierorganismus allmählich ein centrales Bewußtsein gewonnen haben. Was aber den Centralorganen gewonnen wurde, das mußte natürlich den peripherischen Theilen an unabhängiger Bewußtheit verloren gehen. Bis zu welchem Grade dies geschehen konnte, ob die Nerven der äußeren Theile wirklich ganz empsindungslos sind und die Empsindung nur in den Centralorganen stattsindet, wo die Grenze der letzteren anzunehmen ist: das sind Fragen, welche die vergleichende Physiologie zu beantworten hat.

Rur Einen Einwurf will ich hier noch berühren, welcher ge wöhnlich von den Spiritualisten erhoben wird. Die Seele des Menschen, sagen sie, ist etwas Einheitlich-Bewußtes, ein nur Intensives, bas als Ich hinter allen wechselnden Vorstellungen und Ge danken lebt, und ohne welche lettere nur äußerlich verbundene, in keinem inneren Zusammenhange stehende Spiegelbilder mären, wie die in der Laterna magica. Darauf antwortete ich: Solche unge ordnete Bilder, ohne das intensive Ich, kommen allerdings auch im Menschenleben vor, z. B. in dem Traumleben, in dem Jrefinn, in der Trunkenheit, wo sogar der Mensch sich oft mit anderen verwech selt u. s. w. Das intensive Ich ist andererseits den Thieren gewiß nicht abzusprechen, wenn sie auch nicht darüber reslektiren, es sich nicht vorstellen können. Was es aber mit jener intensiven Kraft 311 bestellen hat, das mögen sie einmal erwägen, wenn sie aus schwerem Schlafe erwachen und wie sie selbst sagen, bas Bewußtsein ihnen erst allmählich wiederkehrt, die Augen schon sehen, die Aunge schon redet und diese äußeren Reize erst nach und nach an die inneren Pforten des Bewußtseins pochen und dieses zulett sich fammelt und erwacht. Wem dieses tein genügender Beweis ist, daß unser Seelenleben an ein ausgedehntes Centralorgan gebunden und daß die verschiedenen Theile desselben der Reihe nach fungiren d. h. in vorwaltende Erregung kommen, während die anderen mehr oder weniger ruhen, der möge bedenken, wie oft es vorkommt, daß ein patho-

logischer Zustand — Krankheit ober Leidenschaft — das intensive Ich bermaßen bannt, daß auch dem Blindesten klar sein muß, wie daß normale Centrum des harmonischen Zusammenwirkens der Organe geftort und gleichsam ein anderes Centrum an beffen Stelle getreten ift. Daß aber dasselbe feinorganisirte Gehirn nicht ebenso aut zum klaren Ichgebanken kommen foll, wie in dem primitiven Thierleben die allerdunkelste Ichempfindung aufdämmert: wie Jemand das nicht begreifen kann, das ist mir schwer begreiflich. Ich glaube Hyrtl wars, der einmal fagte: "Wer an die Schädellehre glaubt, dem foll man seinen eigenen Schädel einschlagen." Das Argument war des Standpunkts würdig, den der große Anatom vertrat und doch hätte es grade gegen seine Behauptung gezeugt. Eine intensive Ichidee bewegt doch wohl auch ein Bolk, einen Stamm u. f. w. zu gleichem handeln, zu aleicher Abwehr des Keindes und dieselbe Loaik müßte hier behaupten, daß all den wechselnden Borstellungen, Gedanken, Gefühlen nothwendig ein einheitliches Wesen — die Volksseele — Brunde liegen muffe. Auf diesem Wege mußten wir nothwendig pur polytheiftischen Weltansicht des Alterthums zurückschreiten.

Außer dem centralischen Bewußtsein vervollkommnen sich in den Thierorganismen auch die peripherischen Organe. Bon den Be= wegungsorganen ist dies leicht verständlich, insofern sie der Centralwille regiert, feinen Zweden unterordnet und die summirte Wirkung der Uebung innerhalb langer Generationen nothwendig bis zu der Grenze der Vervollkommung führt, welche der Erhaltung des Drganismus dienlich und überhaupt erreichbar ist. Aber auch die Sinnesapparate, welche dem centralischen Reflex dienen, vervoll= bmmnen sich. Unsere Sinneswahrnehmungen werden im Verlauf der Zeiten feiner, unser Auge nimmt zartere Farbennüancen, unser Ohr leisere Tonschwingungen wahr. Es sind die vielfachen feinen Berästelungen der Sinnesnerven, welche zu dieser Bervollkomm= nung führen. Auch hier spielt der Centralwille die Rolle des Er= ziehers.

Die taftende Sand verfeinert in häufiger Uebung die Nerven

bes Taftgefühls. Dabei wissen wir nur, weil wir es sehen, be das äußere Organ, die Hand selbst, dem Willen gehorcht. Denselbs Gehorsam leistet aber zugleich der Nerv. Der centralische Impul nimmt die bestimmte Richtung nach diesem Nerven; dieser wir stärker erregt d. h. bewegt. Die Folgen häusiger Bewegung müsse auch hier, wenn auch von uns unbemerkt — wie bei dem Musk stärkere körperliche Entwicklung sein. Diese Entwicklung nimmt d bestimmte Richtung an, wohin sie geleitet wird. Daher die seine Verästelungen.

Beispiele vervollkommneter Sinneswerkzeuge mögen die Eschmacksnerven unserer rheingauer Weinkenner sein, welche Las Jahrgang, ja sogar Mischung des ihnen vorgesetzten Weines herat zuschmecken vermögen.

Ein anderes Beispiel ist Chevreul, der durch wochenlans Sigen in dunkeln Räumen sein Auge zu der größtmöglichen E pfindlichkeit für die feinen Farbenunterscheinungen heranerzog.

Nicht geübte Sinnesnerven werden mit der Zeit ebenso ftur und endlich atrophisch, wie nicht benützte Bewegungsorgane.

Denken wir uns die Sinnesthätigkeit unserer Nerven, wie t boch nicht anders können als eine Bewegung, so muß nothwent ber centralische Reslex so wirken, daß in dem Centralorgan ei ähnliche Bewegung stattsindet. Es müssen demnach die seinen Be ästelungen der peripherischen Nerven in dem Centralorgan eine A von Gegenbild hervorrusen, sonst vermöchten die entsprechenden Er pfindungen nicht zu unserem Bewußtsein zu gelangen. Die Wah nehmungen, welche die ausgesandten Eclaireurs von den Bewegung und Stellungen des seindlichen Heeres gemacht, nehmen wieder d rückläusigen Weg und vereinigen sich zum kleinen, aber entspreche den Bilde in der Seele des Oberfeldherrn. Wie wir durch e-Verlegung der Nerven, die wir bewerkstelligen können, indem Zeige- und Mittelsinger kreuzen beim Ansassen eines Kügelchensder Seele den Irrthum erzeugen, als seien es zwei Kügelchensder Seele den Irrthum erzeugen, als seien es zwei Kügelchensmuß auch die kleinste Verästelung der Sinnesnerven ihr entsprecks bes Gegenbild als Reflex in bem Centralorgap hervorbringen, welches so zu der Wahrnehmung der feinsten localen Unterscheidungen und Bewegungen der Außendinge befähigt wird. Diese inneren Reflexbewegungen werden durch Gewöhnung zu typischen und somit erklärt sich denn, wie abgeschnittene Arme und Beine noch schmerzen können.

Eine andere Erklärung gibt es aber auch nicht für das ungeheuere Gebiet unserer Seelenthätigkeit und alles dessen, was wir Erinnerung, Gebächtniß und Reslexion nennen.

• • 

.

## VIII.

## Apriorische Ideen. Gedächtniß und Erinnerung.

Mente degli anni e dell' obblio nemica Delle cose custode e dispensiera.

| , |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |

Es gibt gewisse Begriffe, die unserem Denken zu Grunde liegen, die das ursprünglichste Material desselben bilden, die wir nicht weister aufzulösen vermögen, die also die Grundsubstanz unserer ganzen Borstellungswelt bilden. Solche Begriffe sind: Sein, Empfinden, Ginsheit, Vielheit, Theil, Zeit, Raum, Ursache u. s. w.

Sie sind die häufigst wiederkehrenden, uns geläufigsten Begriffe. Einige sind so sehr mit unserem Denken verwachsen und zugleich so objectivirt, daß man sie lange Zeit für wirkliche Dinge gehalten hat, & B. Zeit, Raum. Bekanntlich hat erst Kant nachgewiesen, daß dies nur Formen oder Kategorieen unseres Denkens sind.

Großer Streit hat von jeher unter den Philosophen geherrscht über die Frage: Was ist Form, was ist Substanz? Idealismus und Realismus sind die beiden Fahnen, unter denen sich die Gegenstäte der Aufsassung von jeher gesammelt hatten.

"Angeborene Ibeen" das war in den letzten Jahrhunderten das Feldgeschrei der Spiritualisten. Dem stellte der Empirismus den Sat entgegen: Nihil est in intellectu quod non prius suerit in sensu. Nichts ist in unserer Erkenntniß, was nicht vorher in unseren Sinnen gewesen, die Seele ist eine tabula rasa, ein weißes Blatt Papier, auf welches die Sinneseindrücke erst die Erkenntniß einschreiben.

Beide hatten Recht und beide in der Einseitigkeit der Durch= führung ihrer Ansicht Unrecht.

Die angeborenen. Ideen wurden den Spiritualisten zu einer Art von natürlicher göttlicher Offenbarung. Zu den angeborenen Ideen gehörten Gott, Religion, Pflicht, Gewissen, freier Wille u. s. w. Es war gleichsam das Erbtheil, das der "fremde Gast" mit herüber aus der anderen Welt brachte und mit welchem er nun in dieser Welt der sinnlichen Erscheinungen zu wirthschaften hatte. Daß die Wissenschaft mit diesen Ideen nichts anzusangen vermag, ist einsleuchtend.

Ebenso einseitig und verkehrt ist aber auch das Leugnen des angeborenen Denkens von Seiten der Materialisten. Napoleon glaubte die Ansichten Galls von der Vertretung der menschlichen Anlagen durch innere Organe dadurch zu widerlegen, daß er sagte: "Ein Organ des Eigenthums, des Diedssinns ist bei dem Menschen nicht möglich, da der Naturmensch kein Eigenthum kennt." Als wären nicht alle Triebe und Neigungen des Menschen Naturanlagen, als wären nicht alle Schöpsungen des Menschen auch indirekte Schöpsungen der Natur, so gut wie die Zelle der Biene und das Nest des Vogels!\*) Es war dies dieselbe Scheinweisheit, mit der er auch behauptete "die moderne Tragödie kennt das Schicksal nicht mehr, die Politik ist das Schicksal!" womit er wohl sagen wollte "meine Politik" oder "ich". Das Schicksal sollte bald diesen Irrthum widerlegen.

Angeboren sind uns also die Formen unseres Denkens, so gnt wie dem Kinde der Sprechtrieb. Es fragt sich nur auch hier wieber: Wie sind diese Denksormen dem Menschen in seiner äonenlangen Büchtung aus niederen Formen zu eigen geworden? Ganz gewiß auf dieselbe Weise, wie dem Kinde der Sprechtrieb; einmal ist die Sprache entstanden aus rohen und unvollkommenen Anfängen, aber hunderttausend Jahre üben die Menschen schon diese wunderbare Gabe, wie natürlich ist es da, daß das Kind die Befähigung und den Trieb schon mit auf die Welt bringt!

Wie konnte der Materialismus die bestimmte, festgeschlossene

<sup>\*)</sup> Die Schwalbe, welche den Eindringling aus ihrem Reste vertreibt, war ein genügender Gegenbeweiß gegen jene Behauptung.

aus tausend Anlagen zum wundervollen Mitrokosmus zusammens gegliederte Subjectivität des Menschen für nichts achten und ihn etwa nur für ein Instrument halten, worauf äußere Eindrücke bes liebige Melodieen spielen könnten!

Ich frage denn doch nur einsach, ob die Wunderkinder Mozart oder Mendelssohn, wenn sie sich ans Klavier setzten und die schönsten Melodieen und Harmonieen unmittelbar hervorzauberten, dieses alles er sensu d. h. aus der sinnlichen Wahrnehmung der Außenwelt verswochten? Das wird denn doch Niemand behaupten.

Angeboren ist uns unendlich Vieles, viel mehr als die kühnste Phantasie zu fassen vermag.

Eh ich dieses Gebiet betrete, will ich wieder vor Einem Grund= irrthum warnen, von dem sich der Mensch so schwer nur loszuringen vermag, nämlich daß "Bewußtwerben" beim Menschen immer als Denken auftreten müsse und daß das wortgebundene Denken, welches den Thieren verfagt ift, diese von jeglicher mit dem Menschen ge= meinsamen Erkenntniß ausschließe. Wie schwer es für die besten Röpfe oft ift, sich von diesem Irrthum frei zu machen, geht daraus her= vor, daß der vortreffliche Lazarus Geiger das alte Vorurtheil wieberholt "daß die Erkenntniß der Zukunft den Menschen zum Sterblichen und damit zum einzigen unglücklichen Thiere macht." Redet doch einmal einem Knaben vom Sterben und feht zu, auf wie viel Minuten ihr den kerngesunden, lebensfrischen Jungen vom Lachen und Springen abhaltet. Betrachtet dagegen eine vom Alter blinde Kate, einen vom Hunde gejagten Hasen und sagt einmal ob dort nicht das schleichende Gefühl des Absterbens, hier die brennende Todesangst die Thiere beherrscht? Ueberhaupt macht nicht das eigent= lice Wiffen glücklich oder unglücklich, sondern das Gefühlsleben, der dunkle Untergrund unseres Daseins, gegen welche das klare Wissen und Erkennen so oft das gefündeste Heil- und Schukmittel ift Führt nicht Shakespeare dieses Wissen vom Tode als un= trüglichen Schild gegen die Todesfurcht an, wenn er seinen Cäsar jagen läft:

Bon allen Wundern, die ich je gehört, Scheint mir das größte, daß sich Menschen fürchten, Da sie doch sehn, der Tod, das Schicksal Aller, Kommt, wann er kommen soll!

Jener dunkle Untergrund unseres Daseins, das von Uran zwischen die beiden Pole von Lust und Unlust gespannte Gesileben ist der Ausgangspunkt auch der menschlichen Erkenntniß, dort, in jenen unendlichen Fernen ist die Entstehung jener uns geborenen Ideen zu suchen, welche als mit dem Wesen des trischen Lebens innig verbunden zuerst als dämmerndes wußtwerden jenes Leben regierten, bis sie durch die unent Stusenleiter stets hellerer Erkenntniß endlich auf dem Gipunkte des menschlichen Gedankens, des heutigen menschl Gedankens mit seinem hundertausendjährigen Ersahrungsinhalt langten.

Das ist die einfache Erklärung aller jener Grund= ober p man lieber will apriorischen Ideen. Sie haben ihren festen Gn in dem Naturleben und alle Philosophie, welche nicht auf dieses zu kehrt, von dem Naturwissen nicht den Ausgangspunkt nimmt, is einem hohlen, inhaltleeren Wortkram, einer ewig sich im Kreise dre den Scholastik verdammt.

Der Begriff der Zeit ist uns zunächst durch den Rhyth unserer organischen Verrichtungen verständlich. Das Athemh der Herzschlag, die Thätigkeit des Tages, die Ruhe der V die Jahreszeiten mit ihrer Wiederkehr, die Lebensalter der Men und Thiere — lange, lange schon lebten die Menschen d Grund= und Fundamentalbegriff, ehe derselbe von den äußeren scheinungen zurückgespiegelt in ihr Inneres durch Reslexion ihr eigenes Selbst angewandt sich an das Wort heftete und dauernden Gedanken wurde. — Die Sigenschaften der darstellen wollen, leerer Wahn, hegelscher Wortkram! Die Eschaften der Dinge, insosen sie sich in der Zeit darstellen, sich als Zeitperioden erschließen, das ist das allein Mögliche! Und d

Reitgefühl und innere Reitmaß es ift ein uns aus ben allererften Anfängen des organischen Lebens angebornes und dann fort und fort anerzogenes, denn schon die erste thierische Zelle empfand die Aufnahme der unendlich raschen Wirkungen der Licht= und Wärme= schwingungen, unterlag dem großen Gesete des Entstehens und Vergehens. Und wie hat die Natur schon den Thieren richtiges Reit= maß anerzogen! Man bente an die Zugvögel, benen ja auch eine mächtige Raumerkenntniß angeboren ist. Und wenn ich mir fest vor= nehme morgens um vier Uhr zu erwachen und wirklich mit dem Glodenschlag wach werbe, so ist dies tein wortgebundenes mensch= liches Denken, sondern das mir innewohnende, mir durch äonenlange Wirtungen anerzogene Zeitgefühl. Bon diesem Gesichtspunkte aus erscheint es denn durchaus nicht unmöglich, daß der instinctive Mensch die Stunde seines Todes vorausfühlte. Hier sei bemerkt, daß nichts das instinctive Gefühl mehr beeinträchtigt, es mehr in den Hintergrund drängt, als das Reflexionsleben. Die Probe hat wohl jeder schon an sich gemacht, wenn er bei einem mathematischen Problem, bei einem svannenden Roman das Mittagsessen veraak. Subjective Zeitauffassung, das wäre eine schöne und lohnende Aufgabe für einen wahren Philosophen, den ich mir überhaupt nur als empirischen Psychologen benten tann. Er wird gewiß zu dem benkwürdigen Resultat gelangen, daß die Zeit, in der wir viel erleben, die viele unserer Anlagen und Kräfte anregt, uns rasch ver= fliegt, in unserer Erinnerung aber breit und ausgedehnt haftet, wäh= tend umgekehrt die Zeit, die in gewöhnlichen Verrichtungen träge dinichleicht, sich nachmals in der Erinnerung so zusammenschiebt, daß wir gar nicht begreifen, wie schnell die Jahre dahin geflogen sind. Ein Beispiel aus Dichterworten. Uhland in der "Berlorenen Kirche" in die tiefernstesten Betrachtungen versunken, die den innersten Grund seiner Seele erregen, fagt:

Es ichien mir mehr benn hundert Jahr, Daß ich fo hingeträumet hätte.

Gehen wir nun zu der zweiten großen Kategorie unseres Tens über, dem Raum. Dieser ist ebenso ursprünglich, als die ¿Den Grundelementen alles Seienden, den Atomen, ist die Bewegge eigen. Sobald diese Atome zu dem elementarsten Empfindungsle zusammentraten, mußte deshalb aus der Bewegung derselben Raumgefühl wenn auch in seiner allerdunkelsten Erscheinung agehen. Mit der eintretenden freien Bewegung des Individun übte dasselbe sich fort und fort zu größerer Vollkommenheit a Durch den Anblick der außer uns vorgehenden Bewegung restelt sich wieder der Raum zur Vorstellung und wurde nachmals z Begriff. Hier möge auf die parallele Richtung, die innerlick Uebereinstimmung unserer Vorstellungswelt mit der Welt der Di hingewiesen werden:

Anfang alles Seins, wie alles Lebens, ift die einfache Bewegung. Elementarster Grundstoff unseres Denkens ist der Raum, d. h. die wegungs-Wöglichkeit.

Das allein bewährt die Richtigkeit der Sate der monistischen Bl losophie, daß fie in vollständigem Einklang und Uebereinstimmu mit den Dingen ift; denn unser Denken selbst ist auch ein Ih dieser Dinge und was den Dingen als ureigenste, fundamental Eigenschaft anhaftet, bas muß auch unserem Denken, welches ein ? fultat von undenklicher Erziehung ift, die mit der eigenthümlid Lagerung des unorganischen Stoffes beginnt, als ursprünglichste Fo anhaften. Und so ist es denn auch begreiflich, daß unser Den auf seiner Rückwanderung durch die unendlichen Fernen der L gangenheit sich nicht eher zufrieden gibt, bis es - als das L nunftgemäße — die Daseinsräthsel auf die Einheiten des une lich Kleinen und ihre Bewegung zurückgeführt b. h. die Geg fate des Raums erfakt haben wird. Welch einen Weg mußte c dies menschliche Denken machen, bevor es, von der Bewegung eigenen Individuums ausgehend, alle Bewegung außer ihm jund anthropomorphisch auffassend, durch Reflexion und immer gesteis Abstraktion endlich dahin gelangte, sich felbst d. h. die geheins vollen Borgänge des eigenen Denkens als wunderbar combinirte Bewegung auffassen zu können!

Das dunkle Gefühl der Einheit ist auch auf der ersten Stuse des Lebens vorhanden. Aus den mannigsaltigen Stoffen combinirt sich das Leben der Zelle und gelangt bei dem Thierleben zur Einsheit der Empfindung. Die Gegensätlichkeit zu der äußeren — nützslichen oder schädlichen — Erscheinungswelt steigert dies Gefühl zur Empfindung der Sonderung. Die höchste Entsaltung dieses Gefühls ist das Bewußtsein des menschlichen Geistes, der die Wirkung so uns zähliger Dinge in sich aufnimmt, die ganze Schöpfung "in sich zusrückschlingt."

Der Wille entsteigt ebenfalls dem dunkeln Grunde des ersten Empfindungslebens. Es ist die sich empfindende Einheit des elemenstarsten Empfindungslebens, die sich den Außendingen entgegensetzt, ihr Thun nach dieser Empfindung bestimmt. Die höchste Aeußerung des Willens ist der menschliche Charakter und die Selbstaufopsetung für die größeren Ganzen. Ein anthropomorphischer Irrthum ist es, wenn Schopenhauer jede Bewegung aus dem Willen entstanden wähnt.

Daß die Causalität ebenfalls dem ersten Leben eingeboren ist, habe ich schon S. 63 erörtert. Wie menschenartig dieser Begriff in den ersten Denkperioden der Menschen aufgetreten ist und bis heute noch sortwirkt, das möge der Leser aus der sprachlichen Form folgens der Sähe sich klar machen:

- 1. Warum hat es geregnet? Weil die Erde naß ist. (Er= fenntnißgrund.)
- 2. Barum ist die Erde naß? Weil es geregnet hat. (Objec = tives Causalverhältniß.)
- 3. Warum ist er gelaufen? Weil er gestraft werden sollte. (Subjectives Caufalverhältniß.)
- 4. Barum ist er gelaufen? Weil er um zehn Uhr dort sein will. (Ziel oder Absicht.)

Der vierte Sat ift die Grundform oder Fundamentalanschauung, aus welcher das menschliche Denken alle übrigen geschaffen hat. Es ift also unrichtig, wenn Schiller fagt: "Je öfter und mit je glucklicherem Erfolg der Mensch den Versuch erneuert, das Vergangene mit dem Gegenwärtigen zu verknüpfen, desto mehr wird er geneigt, was er als Urfache und Wirkung in einander greifen fieht, als Mittel und Absicht zu verbinden." Das Umgekehrte ift mahr. Wie er selbst handelt mit Zweck und Absicht, so faßte er zuerst alle auf ihn einwirkenden Erscheinungen auf. Der naive und ber ideale Anthropomorphismus verwandeln alle Naturwirkungen in dem Menschen gleichartige Verfönlichkeiten. Der Sturm, ber seine Butte niederreißt, die Krankheit, die ihn peinigt, es sind bose Geister, die ihn verfolgen und er leidet, weil diese wollen. Es ist wahrhaftig nicht schwer, noch heute derartige Anthropomorphismen bei Gebildeten und Ungebildeten einznsammeln. Der Bismarck hats gethan, wie oft haben wir das nicht hören müffen und Rladderadatsch meinte, er sei auch an dem Erdbeben in Spanien Schuld. Bestilenz, Cholera, Hagel und Kriegsnoth hat nach Dupanloup unfer Herrgott gegen den modernen Liberalismus ins Feld geschickt. Wunderbar aber ift es, wie der menschliche Geift allmählich von diesem Sammelpunkt ausgehend und innerhalb derselben sprachlichen Form, durch gesteigerte Abstraction den ungeheueren Caufalnezus der Dinge bis in die fernste Vergangenheit sich zu erschließen, den Ausammenhang der unendlichen Schöpfung zu ergründen und seinem eigenen Thun Biel und Richtung nach weiten, fern dämmernden Sahrhunderten zu verleihen befähigt ward! Alles dies ward nur ermöglicht dadurch. daß die ursprüngliche Zelle das Gefühl der Bedingtheit von der Mutterzelle und äußeren Wirkungen, sowie das Streben sich felbst zu erneuen als eine wesentliche Eigenschaft befaß. — Dies bestimmt aber auch mit festen Grenzen die Möglichkeit unserer Erkenntniß. Gehäufte Wirkungen durch Aeonendauer vereinigen sich in unserem gegenwärtigen Sein; wir vermögen durch den Causalzusammenhang dieselben rudwärts schreitend zu erforschen, im Beiste zu erneuern;

bis zum Ursprung b. h. dem sogenannten Absoluten zu gelangen? — niemals; denn nur durch die Bedingtheit vermögen wir zu erstennen, das Unbedingte liegt außerhalb.

Es kann natürlich nicht meine Absicht sein, diesen Gegenstand zu erschöpfen oder auch nur auf alle die Punkte hinzuweisen, die künstiger eingehender Betrachtung von der angedeuteten Auffassung aus überlassen bleiben müssen. Nur von einem mathematischen Postuslat will ich noch reden, um daran zu zeigen, wie in den verschiesdensten Bissenschaften die Grundanschauungen sich nur in dieser empirischphilosophischen Weise erklären lassen.

Die grade Linie, ihre Definitionen sind von jeher der Inhalt angestrengten Nachbenkens und geistreicher Bemerkungen gewesen und doch sah man schließlich stets das Unzureichende und Mangelhafte "Es ift eine Linie, die nie ihre Richtung verändert" — als wäre Richtung ohne Voraussetzung der graden Linie denkbar! Die kurzeste Entfernung zwischen zwei Punkten — Entfernung läßt sich auch nur durch Linie erklären! Der Punkt, der einen Weg zurücklegt, ist entschieden anthropomorphisch. Es hilft nichts, es bleibt nichts übrig, als uns auf den Boden der Empirie zu stellen und zu sagen: die grade Linie ist der Weg der Kraft oder vielmehr die räumliche Erscheinung aller einfachen Bewegung. Jedem Atom ift die letztere eigen, also ist diese grade Linie, diese bestimmte Rich= tung nicht mehr aufzulösen und zu befiniren; sie ist das Einfachste, von dem alle Erscheinung, alles Denken ausgeht, sie ist daher allem immanent, eine wesentliche Eigenschaft. Sie weiter zurückführen ist danach unmöglich. Es muß uns genügen, daß sie ursprünglich vor= handen und uns deshalb unmittelbar verständlich ist. Und jede Er= scheinung der Kraft d. h. jede Summe von Bewegungen bringt uns dieselbe heute wie alle Zeit hervor.

Die Griechen unterschieden bekanntlich das apriorische Wissen nicht von dem angeborenen. Plato suchte das apriorische Erkennen auf die Erfahrung während eines früheren Daseins zurückzuführen, beren wir uns in diesem Leben nur erinnerten. Stimmt diese Ans

sicht nicht aufs wunderbarste mit den Anschauungen der monistischen Philosophie? Es war dieser vielverspottete Traum eine der genialsten Ahnungen oder Intuitionen des großen Griechen. Und wenn ein Zweisler einwerfen will: das waren wir nicht, jene Lebensformen, die vor vielen Millionen Jahren vorbereitet wurden, so werden wir antworten: Das warst auch Du nicht, jener unförmliche Embryo, oder jenes stammelnde Kind, aus welchem Du Dich entwickelt hast.

Der Inhalt dieses etwas schwierigen, doch wie ich hosse, einsleuchtenden Gedankengangs ist hauptsächlich auf die Grundidee gedaut daß wir vieles von Uransang wissen, sosern man mir erlaubt midem Worte Wissen jede dunkelste ursprüngliche Wahrnehmung zubezeichnen. Also: Die primitive Zelle weiß, daß hier die Atonsür ihre Nahrung sind; sie empfindet, sie weiß, sie will, sie handeschiese vier Stusen dürsen wir der Alarheit halber bei jedem Lebend annehmen. Und es mögen hier mit Beziehung auf das Borige kandelse Halber das Borige kandelse Halber das Wesen und das Wesen und die Entwicklung unseres Wissens neue Alacheit gewinnen werden.

Es ist anerkannt, und bildet den oft wiederholten Grundgedarte dieses Werks, daß der Ansang menschlichen Erkennens ein vollständigse Vermenschlichen der äußeren Erscheinung gewesen ist. Alles nowir zuerst sahen, war uns lebend, war uns Mensch. Die allmählich Ueberwindung dieses Irrthums bezeichnet den Fortschritt der Vernunt darüber werde ich ausstührlich in den Abschnitten von der Spracund den Monaden reden. Eine noch heute vielsach herrschen Wirkung dieses Irrthums ist die teleologische Weltauffassung.

Gerade wie unser erstes Wissen in die Form Mensch ein bunden ist, so muß das Wissen der früheren Thiersormen in ihn durchaus äquivalente, adäquate Erscheinungen gekleidet gewesen sund die Reste, der Nachhall jenes Urdenkens wirken in uns swiede, welche z. B. in gerader Linie auf ihre Nahrung lossteue hat diese Eigenthümlichkeit allen hochorganisirten Formen des Follebens übertragen. Es ist also ein Wissen um die gerade L

(stets im oben erwähnten Sinne) schon auf den primitivsten Stufen vorhanden. Neue Formen entwickeln sich mit neuen Kräften in den solgenden höheren Stufen, mit der Ausübung neuer Thätigkeit tritt auch neues Wissen in das Seelenorgan des höheren Thieres. Dabei wirkt das frühere Wissen in sosen weiter, als es durch die neue Erkenntniß nicht rectificirt oder aufgehoben wird. Und so steigert sich das in immer andere Formen eingebundene Wissen bis es endlich an seiner höchsten Botenz, dem Menschengeist, anlangt.

Hierin liegt nun das Geheinniß der Vernunftentwicklung und die enorme Schwierigkeit ihres Studiums. Unfer Geist muß seine jetzigen klaren Begriffe ausziehen, hinabtauchen in frühere dunklere Berioden und seine Werkzeuge eins ums andere vorsichtig abstreisen, um zu sehen, welche Begriffe denn die ursprünglichsten, die natürslichsten waren.

Nichts ift uns gewöhnlicher, als daß wir unsere heutigen Dentstormen auf die Reden früherer Jahrhunderte übertragen — wie haben die subjectiven Franzosen den Homer übersetzt und wie wenig verständlich, gestehen wirs ein, ist dieser große Dichter uns noch heute, wo es doch durch eisrige Forschung zu tagen beginnt! Wie leicht schreiben wir den Thieren vernunstmäßiges Handeln, Schlußsolgerungen zu, während viel einfacheres Wissen waltet. Wir sind eben gewohnt unsere Vernunft für das Absolute zu halten, dessen Deaßtab wir ebenso an Vergangenes wie Zukünstiges legen, während sie doch nur als etwas Gewordenes, der passende Maßstab für das Seute ist.

Geiger sagt mit Recht: "Daß zwei Seiten eines Dreiecks größer ind als die dritte wissen auch die Thiere, behaupteten die Alten, ind dieser Ausspruch ist ein augenfälliges Beispiel, ein bündiger Lusdruck der Verwechselung zwischen mechanisch richtiger Bewegung ind mathematischem Bewußtsein\*). Und hier tritt denn die Frage

<sup>\*)</sup> Daß letteres ein durchaus formales ift, wird dem Leser einleuchten. Serartigen Frethumern wird er im Leben tausendfach begegnen z. B. "Die Alten ruffen die Gesehe der Perspective gekannt haben, weil sie auf ihren Gemalben richtig

uns entgegen, worin solches Bewußtsein eigentlich bestehe? was zwischen dem mathematisch denkenden Menschen und dem seinen Sprung nach Distanz und Länge genau berechnenden Thier für ein Unterschied sei. Die Beantwortung dieser Fragen sordert eine ganze Wissenschaft. Wenn sie geschaffen sein wird, so wird man vielleicht einsehen, warum wir über die Grundlage unserer Mathematik noch heute so sehr im Unklaren sind."

Um es turz zu wiederholen, wie unser Empfinden, unser Wollen, unser Können, so leitet sich auch unser Wissen aus dunkeln Tiesen urältester Vergangenheit und primitiver Lebensformen her. Und die neue Wissenschaft, von der Geiger redete, die Wissenschaft vom Wissen, sie wird jene dunklen Tiesen erschließen müssen. Sie wird dann vielleicht sinden, daß die Voraussehungen der Mathematik Ursormen des Seins sind, welche wir in der großen Weltentwicklung mit durchelebt und aus deren möglichen Verbindungen sie den großen Werdegang dieser Entwicklung nachzudenken, bemüht ist. Ihr Denken ginge also von den Ursormen zu dem höchstentwickelten Wesen, während der Ausgangspunkt der Vernunft diese höchstcomplicirten Formen als Maße für alle übrigen anwandte.

verkleinern!" Dann mußte ber Fisch auch nach bem bekannten Gesetze vom Basserbrud ausrechnen, in welche Tiefen bes Meeres er sich begeben konne, ohne die — vorher berechnete — Elasticität seiner Luftblase zu gefährben u. f. w.

## Gebächtniß und Erinnerung.

Die Frage, wie es benn möglich wäre, wenn unsere Seele nicht ein immaterielles, die körperliche Entwicklung begleitendes Wesen ist, daß wir überhaupt Erinnerungen aus unserer Kindheit seschielten, da ja der körperliche Stoff sich notorisch in sieben Jahren vollstän= dig erneuert und es demnach ganz unbegreislich wäre, wie Stoff= theile die in jener Zeit noch außerhalb waren, Dinge und Eindrücke weitertragen könnten, die in unserem Inneren damals erweckt wurden, ift ein oft wiederholter Einwurf gegen die monistische Weltanschauung.

Diese Frage erinnert mich an etwas, was mir als Knaben gleichfalls unbegreiflich war und worüber ich oft Erklärung verslangte. "Man sagt immer, meinte ich, das ist die Politik Englands oder Rußlands. Rußland hat die geheimen Absichten, Frankreich kann das nicht zugeben. Es ist denn doch aber klar, daß darunter immer die Leiter der Politik, also bestimmte Menschen gemeint sind, die ja doch ihre eigenen Ansichten und ihren freien Willen haben. Und da, meine ich, kann man durchaus nicht wissen, od Rußland dies will und Frankreich jenes nicht will." Bon der ungeheueren Beschingtheit eines Landes oder Reiches sowohl durch seine eigene Versgangenheit als durch die zahllosen Interessen, mit welchen es mit den übrigen Staaten zusammenhängt, hatte ich damals noch keine Ahnung. Und so wußte ich denn auch nicht, daß der Staatsmann, der in die

bewegenden Centralpunkte dieses Lebens eintritt, sosort durch dieses ganze System von Kräften, durch diese enorme Bedingtheit so umwoben wird, daß er gar nicht anders handeln kann, als den traditionellen Lebensformen des Staates sich einfügend, die ganze kunstvolle Maschine so bewegen, wie sie allein eine Wirkung auszuüben
im Stande ist. Ein unvernünftiger Knabe könnte sie allerdings
zweckwidrig handeln lassen d. h. sie in Verwirrung bringen, er würde
aber dann selbst das Opser ihrer gewaltigen Bewegung.

Ift es benn, namentlich im Hinblick auf das, was ich S. 39 von der Pangenesis gesagt habe, wirklich wunderbarer, daß ein Stofftheilchen in der ungeheueren Bedingtheit des menschlichen Organismus an der bestimmten Stelle so umgewandelt werde, daß Erinnerungen aus alter Zeit an ihm haften bleiben, als daß der einzelne Mensch eintretend in die Bedingtheit seiner Kamilie, seiner Beimath, seines Bolkes, seines Zeitalters, der Entwicklungsstufe, welche die Menschheit seit ihrem Entstehen bis auf diese Zeit erreicht hat, als ein Inbegriff der Kähigkeiten, Empfindungen, Gedanken einer uner meglichen Vergangenheit alle diese Elemente in feinem eigensten Befen erneuere und reproducire. Und welch ein verschwindendes Staub theilchen ift der einzelne Mensch im Vergleich zu der Unendlichkeit der Generationen, welche vor ihm gewesen sind und von welchen eine jede — anfangend mit dem ersten Aufdämmern der Empsindung in der Thierzelle — der darauffolgenden etwas übertragen hat so daß der heutige Mensch wirklich und wahrhaftig das Schlufglied einer ungeheueren Rette ift, an welcher mit der körperlichen Form ber geistige Inhalt, die immer mehr erschlossene Empfindungsfähigkeit sich fortpflanzt, herabgeleitet wird durch eine Zeitunermeflichkeit, vor welcher auch die fühnste Phantasie schwindeln muß. Schiller fagt mit Bezug auf die Schrift von dem menschlichen Gedanken:

Durch der Jahrhunderte Strom trägt ihn das redende Blatt. Etwas ganz Aehnliches müssen wir uns in ungeheuerer Bergrößerung von dem Empfindungsleben vorzustellen suchen. Die durch Gegensätze erweckten allerfrühesten Empfindungsträume von Rauxxx, Reit, Caufalität u. f. f., fie übertrugen fich von dem ersten Zellen= leben von Geschlecht zu Geschlecht — wer weiß wie viele Millionen von Jahrhunderten, bis sie endlich als Gedanken des Renschen in Worten gefestet wurden. Und doch — so vollkommen diese Gedanken, so unähnlich sie den ersten Entstehungskeimen sind, o sehr sie sich zu diesen verhalten, wie die strahlende Tageshelle zu dem glimmenden Funken — es ist dennoch eine Entwicklungsreihe, welche beide verbindet. Und es ist ein Erinnern, nichts anderes als Einnern, welches von Jahrtausend zu Jahrtausend fortwirkt und heute unser Leben, unser hochgesteigertes Seelenbewußtsein mit jenen primitivsten Formen in Verbindung sett. Die ganze Entwicklung des Lebens unserer Eltern, sie lebt als dunkle, unbewußte Erinnerung in uns fort: der Vater den sein Geschick zu weiten Wanderungen skwungen, der im Kampfe mit der Noth den Ernst des Lebens etsahren — er überträgt diese Erlebnisse als Disposition der Banderluft, der ernsten Lebensauffassung seinem Sohne. l zwischen zwei unmittelbar verbundenen Gliedern der Kette leicht begreisen läßt, das auf die ganze Reihe zu übertragen, in jeder wausgehenden Stufe die Form zu sehen, die mit einiger Verän= derung in der folgenden Stufe sich wiederholt, das Licht des Bewußtseins, die Wärme der Empfindung, die sich innerhalb dieser Form erneuert, gleichzeitig schaffend und modificirend auf dieselbe unwirkt, ebenso als Wiederholung eines früheren Bewußtseins, einer tüheren Empfindung sich vorzustellen — das ist es, was wir unserer Hantasie, unserem Abstractionsvermögen zumuthen müssen. Dann werden wir finden, was ich am Schlusse des vorigen Abschnittes lagte, und was Plato ahnend vermuthete, daß unfer gesammtes Denken nichts weiter ist, als eine Erinnerung früherer, längst ver= gangener Zustände.

Und sollte es nun wirklich so schwer sein, dem Körpertheilchen, welches in die unendliche Bedingtheit unseres Gesammtorganismus eintritt, die Function zuzuschreiben, Bilder, Worte, Gedanken unserer frühesten Kindheit sestzuhalten? Ist das wirklich ein so unlösdares

Räthsel ober gibt es auch andere Analogieen mit beren hilfe wir uns ein Bilb jenes Borgangs machen könnten?

Was wir Erinnerung und Gedächtniß nennen, ist eins der Worte des gewöhnlichen Lebens, welche tumultuarisch und der augenblicklichen Bequemlichkeit entstammte Begriffe zusammenfassen. Die Wissenschaft kann mit derartigen Begriffen nicht viel anfangen, sie muß erst fragen, welche Erscheinungen alle hier aufs Gerathewohl sich zusammengesunden haben, diese ordnen, sondern, und auf ihren verschiedenartigen Ursprung zurücksühren. Was der gewöhnliche Sprachgebrauch Gedächtniß nennt, lehnt sich meistens an die Fähigsteit an, Worte und Wortverbindungen zu reproduciren und damit verwandte Vorstellungen zu erwecken. Sehen wir daher näher zu

In gewissen Sinne könnte man schon bei der Pflanze von Erinnerung reben. Sagt man ja doch, die Wunderblume, die sich in bunkler Nacht bei uns in der Stunde erschließt, da in ihrer Beimat lichter Sonnenglanz lacht, erinnere fich ihres früheren Standortes. Wenn der Weinstock draußen auf Hügeln und Halden blüht, da be ginnt der Wein in den Fässern aufs neue zu arbeiten und zu rumoren; die Küfer sagen alsdann: Der Wein erinnert sich seiner Jugend. Da walten nun offenbar, wie ich schon Seite 140 ange deutet, Gesetze, die mit der Rhythmik des Lebens zusammenhängen. Aber, wenn an der bestimmten Stelle des Weinstocks sich eine Rank herausentwickelt, welche die Befähigung und Neigung zeigt, sobald ihr ein Stütpunkt gegeben wird, denselben zu umwinden und festzuhalten, erweckt das nicht in uns den Gedanken eines absichtlichen Wollens, minbestens einer staunenswerthen Zweckmäßigkeit? Und, fo fragen wir billig, wie kommt ber ganz indifferente Stoff bazu, gerabe an dieser Stelle in diese äußerst zweckbienliche Form sich umzugestalten? Lon Erinnerung in menschlichem Sinne kann hier nicht die Rede sein, nichts berochtigt uns bei ber Pflanze Empfinden, Die Quelle der Bewußtheit und des Willens vorauszuseben. So bleibt uns benn nichts übrig, als bie Annahme, daß die ganze harmortie der Pflanzenform — als Entwicklung d. h. in der zeitlichen Auf inanderfolge zahllofer sich bedingender Einzelmomente aufzufassen ist, beren Gesammtheit, das Wachsthum, gerade an der bestimmten Stelle und zu der bestimmten Zeit Ranken treibt, wie Blätter und Blüthen.

Wenn nun solchergestalt die Tendenz des Wachsthums zu einer zonz speciellen, im Interesse des Gesammtorganismus hergestellten Bildung führt, muß da nicht auch im Thierleben ein ähnlicher dis zur complicirtesten Einzelsorm gesteigerter Wachsthumstried zur Geltung kommen? Aber im Thier tritt gleichzeitig ein anderer Jactor auf, das Empfinden, welches sich der jedesmaligen Form ganz absquat verhält. Alle die Stusen, welche also das Pslanzenleben undewußt und nicht wollend durchlausen hat, das Thier überwindet sie mit imm gewissen Grade der Bewußtheit und Entsaltung des Willens.

Demnach muß auf jeder neuen Stufe der Entwicklung im Bachsthum bei dem Thiere nicht nur die höchst eigenthümliche Form, wie dort bei dem Weinstock die Ranke, sondern auch der dieser Form durchaus entsprechende Empsindungs und Willensinhalt zum Vorschink dem durchaus analoge Formen früherer Generationen an, er baut sich auch als Entwicklung auf die bereits durchlausenen Stusen des individuellen Lebens auf und so muß denn ein geistiger Zusammenhang wischen den Jahren der Kindheit und denen des späteren Lebens vorhanden sein, der einzig und allein auf die Aehnlichkeit, Gleicharstisch, Erregungsfähigkeit der Körpertheile zurückzusühren ist. Die Bigel haben gelernt sich vor dem Schießgewehr sürchten — genestele Erinnerung. Der Hund, der einmal sauern Wein aus einem Glase getrunken, ergreift die Flucht vor jedem Glase — individuelle Erinnerung.

Wie ist es denn nun mit der bewußten Erinnerung? Haben die Thiere diese auch? Können sie sich eines Zustandes, einer Thatsack aus ihrem früheren Leben erinnern? Es scheint nicht. Denn des Thierleben steht ganz unter dem Einflusse des sinnlichen Wohlsbehagens, es sind nur Vorstellungen, die mit diesem verknüpft sind, welche sie beherrschen. Und wenn auch der Hund des Odysseus seinen

Herrn am frühesten erkannte, so geschah dies nur, weil ihn sein herrschender Sinn am untrüglichsten leitete und keine Reflexionsbilder störend dazwischen traten. Der Mensch aber ist durch die Gabe ber Sprache vorwiegend reflektirendes Wesen geworden. Gin körperlicher Druck erweckt im Traume Gebanken und Bilber, welche mit ber entsprechenden Sphäre des Nervenlebens zusammenhängen. Run erneuern sich Worte, Gedanken, Bilber der Kindheit im späteren Leben am öftesten; die körperliche Form und Bewegung der entsprechenden Kasern wird habituell und es erweckt das tonende Wort die verwandten Borftellungen jedesmal zu sympathischem Mitklingen, wenn fie auch nicht vor die Helle unseres Bewußtseins treten. So begreif sich benn auch bag Greise, Sterbende, benen bie Mittelglieder be im reiferen Alter Erlebten schwinden ober auftrocknen, den Unter grund ihres Empfindungslebens, der bisher unbewufit mar, wiede hervortreten sehen in ihr Bewußtsein, daß ihnen, wie fie fagen, Dince aus ihrer frühesten Kindheit, Bilder, die sie längst vergessen geglaust wieder einfallen. Darüber später mehr.

Es ist ein eigen Ding um das Verhältniß des bewußten und unbewußten Erinnerns. Wie ost fragen wir uns beim Anblick eires Ortes, beim Hören einer Melodie, bei einem scheindar unbedeutenden Worte: Wo hast du das schon einmal gesehen oder gehört; es erweckt in uns eine eigenthümliche Stimmung, wir suchen zusammen, was uns etwa noch auf die Spur leiten könnte. Da ist es der eine Anblick, der eigenthümliche Klang, das eine Wort, was in unserer Erinnerung hasten geblieben ist und wir müssen dutch Schließen, Verbinden, Herleiten das längst vergangene Bild herzustellen suchen. Wenn wir uns erinnern, daß wir als Knaben dies oder jenes gesagt, so vermögen wir darüber zu reslektiren und den Schließ zu ziehern: Du mußt also damals so oder so gedacht, von dieser Sache die oder iene Vorstellung gehabt haben.

Dieses Verhältniß wird von großer Bedeutung, wo es sich im die Erinnerungen der Bölker, der Menschheit handelt. Es geht in Strom lebendiger Tradition von den ältesten Zeiten herab bis

unfere Tage, die Erlebniffe, Fortschritte, Gedanken und Gefühle der vergangenen Menschen uns mittheilend. In dieser bewußten Tradition geht aber zugleich eine Külle von dunkelen Erinnerungen mit, die gleichsam die Tiefe des Stromes bilben, während die Tradition nur die beleuchtete Oberfläche bildet. Was der Bolksmund, die Geschichtschreiber uns berichten, das war für die Zeitgenossen schon interessant, es wich also ab von dem gewöhnlichen Laufe der Dinge. Uns aber, die wir in einer entfernten Zeit leben, auf einer weitentlegenen Entwicklungsftufe verweilen, wäre Alles was in jener Zeit gewöhnliches Leben war höchst wissenswerth. Wir beachten darum oft das am meisten, was jene Geschichtschreiber sagen, ohne s fagen zu wollen, wir schließen aus einzelnen Worten, Thatsachen u. s. w. auf Sitten, Gebräuche, Religion, mit einem Worte auf den ganzen Inhalt des geistigen Lebens jener Borzeit, wir suchen die Alterihümer der Menschheit, den Culturgang uns wieder zu verggenwärtigen, indem wir ebenfalls, wie dort im individuellen Leben, Miegen, combiniren, und in die Zeit hineinzudenken suchen. Ift des nicht auch ein Sichbesinnen, ein Sicherinnern der Menschheit? Und ist es nicht ein Zeichen des voranschreitenden Einheitsgefühls der Menschheit? Die Römer, die Griechen, ihnen waren ihre eigene Borzeit, die sie mit Sagen ausschmückten und zu verherrlichen suchten, Gegenstand des Studiums. In treuer Pietät verwahrte die mittel= alterliche christliche Menschheit die Traditionen und Reliquien der Stifter und Förderer des Christenglaubens. Der neuen Zeit aber blieb es vorbehalten in eifrigstem Studium, mit lebendigstem In= treffe Alles, was über die Kindheit und ersten Erlebnisse der ganzen, lolidarisch aufgefaßten Menschheit Licht und Auftlärung verschaffen ham, aufzusuchen und durch Combinationen und Vergleichungen den hohen Gebanken einer Entwicklungsgeschichte der Menschheit, wie sie Herder's genialer Geist schon ahnte, zu verwirklichen.

Diese vielleicht schwierigste von allen Fragen läßt sich natürlich ucht so kurzerhand abthun, ich habe im Borausgehenden nur verucht, durch Betrachtung von erhöhten Gesichtspunkten aus, der Sache einigermaßen ihr Räthselhaftes zu nehmen. Versuchen wir es, bu Auffassung von drei möglichst auseinanderliegenden Stufen etr mehr Licht in das Wesen der Erinnerung zu bringen.

Daß das primitive Thierleben sich körperlich so gestaltet I daß Lustgefühl und Unbehagen z. B. durch Wärme ober Kä Nahrung oder Leere u. s. w. unmittelbar und direkt erweckt werd das ist uns nicht unbegreislich. Diese Erinnerung erscheint also eine vollständige Wirkung der körperlichen Organisation. Die L dingtheit liegt lediglich in dem Inneren des Thiers und den glei mäßig sich wiederholenden, einfachen Einwirkungen der Außenwe

Als zweite Stufe nehmen wir den Entwicklungsgrad, wo b höher organisirten Thieren das Sehen bereits einen großen De der Außenwelt erschlossen hat. Die frühere Stufe wirkt natürli fort, aber eine neue Welt beginnt im Inneren bes Thieres qu'e wachen. Seine Empfindungen sind an Vorstellungen gebunden d. feine Empfindungen nehmen Geftalt an. Diefe - bas Thi zunächst interessirenden — Gestalten erneuern sich häufig in di inneren Organen. Wenn nun auch ber Stoff ber Sehnerven wechse sich vertauscht, es muß durch die fortgesetzte Wirkung allmählich seiner Form eine solche Beranderung stattfinden, daß er für gewi Lichtwirkung eine eigenthümliche Disposition zeigt. Ich nehme 1 Einfachheit halber an, es sei die grüne Farbe. Das Pferd z. interessirt sich für biese, weil sie mit seiner Nahrung zusammenhän Der Reflex des Grün in dem Sehorgan stellt demnach einen gewif Rapport her zwischen den primitiveren Ernährungsorganen, so b beide Organe in eine Mitleidenschaft oder Correlation treten. N ist aber offenbar die Lichtwahrnehmung etwas viel helleres in de Bewuftsein des Thiers, als die instinctive, aus einer früher Stufe herstammende Nahrungsbedürftigkeit. Es wird bemnach lette allmählich in die Geftalt der Sehwahrnehmung sich verlieren b. in dem gegebenen Falle: der Hunger wird das innere Sehorgo des Pferdes so disponiren, daß es ein Verlangen nach Grun h und die Empfindung felbst wird ihm in diefer bestimmten Gesta bewuft werden. Wenn der Leser diesen einfachen Fall als Makstab benutt und damit die ungeheure Mannigfaltigkeit der sichtbaren Dinge und zugleich ber inneren Anlagen und Dispositionen bes Thiers zusammenhält, so wird ihm das Wesen ber Erinnerung allmählich klarer werben. Ein logisches Denken verlangt nämlich, die Bielgestaltigkeit der Außenwelt durch das Sehorgan in jortgesetter Wirkung ihren Einzug halte in das Innere des Thiers, bif fort und fort sich erneuernde Gesichtswahrnehmungen mit der Reit zu Typen werden, die einer Disposition des inneren Seh= bermögens entsprechen, daß dicfelben in eine vielfache Beziehung zu dem ursprünglichen Empfindungsleben des Thieres treten, daß letteres demnach in dem Centralbewußtsein sich in die Gestalt jener Typen Mibe, daß, mit anderen Worten, in dem Inneren des Thieres sich ein schwaches Abbild der Außenwelt herstelle, welches in mige Bechselwirtung mit dem primitiveren Empfindungsleben bes Thieres tritt.

Es tleidet sich also das dunkele Empfindungsleben des Thiers m eine Reihe von Gefichtstypen, welche wir in dem innerlichen Sehman des Thiers vorgebildet denken muffen (man erinnere sich der Bucht vor der Klinte bei den Bögeln, der Auswahl der Gegenstände um Restbau u. f. w.), welche sich aber durch die tägliche und stündich Erneuerung aus den Dingen der Außenwelt immer mehr ver-Müssen, vertiefen und specialisiren. Das Empfindungsleben wird **emnach ein viel** helleres, bewußteres, es wird zum Vorstellungsleben. Diese Borftellungen drängen und schieben sich nun innerlich durch **Reproduttion, wie** in unserem Traumleben; sie werden aber auch duch die festgefugte, durchaus bestimmte und bedingte Außenwelt in einer Art von Spannung erhalten. Diese feste, unveränderliche Ankenwelt vervflanzt ihre Bestimmtheit in das Vorstellungsleben, wid zum Regulator besselben, verhindert daß die Vorstellungen nicht n einander zerrinnen und zerfließen. Die jungen Augvögel besuchen Egenden, die sie niemals gesehen haben und finden sich dort sogleich himisch, wie wir in unseren Wohnungen.

Die dritte Stufe hat nur das Geschlecht der "redenden Menschinne. Schon im vorigen Abschnitte habe ich von Typen des Empfindun lebens gesprochen, die uns aus den uralten Lebensformen der n nicht zum Lichte erwachten Wesen anererbt sind. Ebenso sind 1 die Eigenschaften der zweiten Stuse, das typische Vorstellungsle geläusig. Es kommt nun aber noch ein drittes hinzu, nämlich unmittelbare Ausdruck unserer Vorstellungen und Empfindun durch die Sprache.

Diese wunderbare Gabe wird der nächste Abschnitt eingehem behandeln. Ich habe hier nur darauf hinzuweisen, welche Rolle beim Erinnern spielt.

Auch die Worte sind Typen. Typen des inneren Gehörsim Ich möchte behaupten, daß das Kind zur Erlernung der Nationsprache eine viel größere innere Besähigung hat, als zur Erlernu einer fremden und zwar stütze ich diese Behauptung auf eigene Csahrung. Mein Vater war ein Franzose, der mit uns Kindern r deutsch redete. Nur hier und da erlernte ich ein paar Worte strzösisch, las auch wohl mit meinem Vater ein paar Seiten. Es mir aber noch heute erinnerlich, wie ich als zehnjähriger Knade französisches Buch in die Hand bekam, die Contes des sées, und ich dasselbe ohne besondere Schwierigkeit bis zu Ende las, was n damals schon in nicht geringes Erstaunen versetze.

Also die Worte sind Typen. Sie sind eine eigene Welt, wel um unsere Vorstellungswelt herumgewachsen ist, wie diese um dußenwelt. Jedes Wort steht in der allergeschlossensten, allseitigst Bedingtheit zu dem ganzen Sprachvorrath und dessen, wi von den nahen und fernerliegenden Worten umgränzt, definirt und seluchtet. Das Wort sagt also schon um deswillen etwas ungeme Bestimmtes. Aber auch unsere Gesichtsvorstellungen sind eine Wund ergänzen, erwecken und bestimmen sich gegenseitig. Rechnet m noch hinzu die unwandelbare Bestimmtheit der Außenwelt, weld bieser Vorstellungswelt zu Grunde liegt und sie in ihrem set Gesiche erhält und bedenkt man, daß die Worte im Verkehr



unseres Gleichen sich beständig erneuen und wiederholen, dadurch vor dem Vergessen bewahrt werden, so wird man begreisen, wie bei der innigen Durchdringung jener drei Welten die innere Form unserer Organe sich so sein modificiren muß, daß wir durch Worte, die uns an die Kindheit erinnern, eine ganz bestimmte Vorstellung aus unseren frühesten Jahren zu erwecken glauben. Das bei ist nicht zu vergessen, daß wir oft von Zeit zu Zeit die Erlebsnisse unserer früheren Jahre resumiren und in eine Art von chronosossischen Zusammenhang bringen. Ferner daß das dunkele Gefühlssleben, durch die Vorstellungen mit erregt, die Totalität unseres Selbst zu einem mitklingenden, unterstüßenden Accord vereinigt.

Auf eine Erklärung des schwierigen Gegenstandes macht diese Darstellung keinen Anspruch, sie will nur die Grundsinien ziehen, auf denen eine solche möglich ist. Der Hauptgedanke ist, daß unser Erinnern ein potenziell in der Gegenwart, durch die Bildung und Bewegung unserer Centralnerven sich vollziehender Act ist und daß es ein Irrthum ist, wenn wir glauben unsere Gedanken schweisen in die Vergangenheit, ähnlich dem der uns glauben läßt, daß wir die Dinge an ihrer richtigen Stelle und ihrer wahren Größe sehen, während sie doch nur sehr klein auf unserer Netzhaut abgebildet sind. Die Erinnerungen an die große Vergangenheit des Volkes und der Menscheit, welche durch Tradition und die Rückschlüsse der Wissenschlarze sehen des Gelehrten und Gebildeten zu vergleichen, der Mond, Sonne und Planeten an ihrer wahren Stelle sieht.

Berweilen wir noch einen Augenblick bei der Tradition. Jeder, der sich mit alten Sprachen beschäftigte, weiß, welche Schwierigkeiten oft die richtige Auffassung eines einzelnen Wortes in Bezug auf Gedankeninhalt, ästhetischen Werth, historische Beziehungen u. s. w. hat, wie schwer es uns fällt, bei dem Worte auch nur annähernd disselbe zu denken, was die Alten dabei gedacht haben. Dies kommt daher, daß das Wort aus der Spannung des sesten Gewölbes der antiken Sprachwelt herausgenommen und in die ganz verschiedene mos

berne Gedankenwelt hineinverpflanzt ift. Da ist bemnach das Erinn nur durch fünstliche Abstraction und Combination zu ermöglich Wie schwer es ist sich in den Geift einer vergangenen Zeit zu verset das hat Goethe ine inem seiner ewigen Worte ausgesprochen, welches von der zufriedenen Gelehrsamkeit nie genug zu beherzigende Warni enthält, seinen eigenen Geift nicht für den Geift der Zeit zu hal Und doch müßten uns gerade die Schriften der Griechen, Ron Juden am verständlichsten sein, da diese Bolker direkte Entwicklun stufen der Menschheit darstellen, auf welche unser eigenes Geist Gemüths-, Staatsleben u. f. w. zurudzuführen ift, während die bit girenden Reihen der übrigen Bölker viel mehr Fremdartiges enthal-Die Tradition schritt von Jahrhundert zu Jahrhundert vorwe immer in dieselben Worte gekleidet; jedes folgende Geschlecht da sich bei den nämlichen Worten etwas Verschiedeneres. Es tor eine Zeit, wo die Menschen sich befinnen, daß ihre höchst complici: Vorstellungen nicht mehr auf die Einfachheit jener Worte paf alsdann bemühen fie fich durch Vergleichungen, Anregen verwant Empfindung u. s. w. sich in jene Jugendzeit des Volkes zurudzub setzen, sein Fühlen, Denken, Wollen künstlich nachzuempfinden.

Sanz so ist es mit unseren Jugenberinnerungen. Unser Gebemüht sich durch den ungeheueren Ausbau der späteren Erlebni hinadzugelangen zu den ursprünglichen Thpen, diese in ihrer Cesonanz d. h. ihrer Gleichzeitigkeit zu erwecken und mit Hilfe i ungemeinen Bedingtheit unseres Vorstellungs= und Sprachlebens Bild aus dem längst vergangenen Leben wiederherzustellen. T dabei die dunkeleren Tiesen des Empfindungslebens stets harmoni unterstüßend mitklingen, habe ich schon erwähnt. Wem sich be Anblick eines armen alten Frauchens das Bild seiner Mutter in Tiese der Seele rührend erneuert und ihn zu Mitleid und Thuahme stimmt, der wird sich nicht verwundern, warum jenes Louwergeßlich ist und unbewußt wird dem armen Weibe die Greichen und sie vielleicht "Mütterchen" nennen.

## IX.

## Ueber den Ursprung der Sprache.

Des Gebantens Zwilling, bas Wort, icheint hall nur, Der in die Luft hinfließt, heiliges Band Des Sterblichen ift es, erhebt Die Bernunft ihm und bas herz ihm. Rlopftod.

Und was in schwankenber Erscheinung schwebt, Befestiget mit bauernben Gedanken.

Goethe.

Die Sprache ift die höchste Berwirklichung bes in ber gangen Ratur thätigen Pringips ber Umsetzung ber Empfindung in Bewegung. Das erste Sprechen war zugleich Singen, das vollkommenste Reden ist heute Gesang.

Der Berf.



## Das Princip der Repräsentation.

Die liebende Mutter oder Gattin, welche an dem stillen Fleckschen Erde, das die Reste ihres Kindes oder Gatten birgt, Erleichsterung ihres Grams durch Thränen und einen himmlischen Trost sindet, möge als ein schönes und edles Beispiel jenes großen Prinzips voranstehen, das in der Wenschenwelt zu so bedeutender Entwicklung und Herrschaft gelangt und das ich mit dem Worte Repräsentation zusammensassen möchte.

Das Wesen ober den Inhalt dieses Princips will ich kürzlich dahin charakterisiren, daß eine äußere Wahrnehmung oder innere Vorstellung im Stande sind, unser Empfindungsleben in einer Weise zu erregen, welche mit dieser Wahrnehmung direkt eigentlich nichts zu schaffen hat.

Dieses Princip macht sich geltend, sobald in dem Thierleben die verschieden organisirten Sinne zu selbständiger Ausbildung gelangt sind.

Primitive Sinne sind Tast- und Allgemeingefühl, auch Geschmack und Geruch, denn sie vermitteln direkt durch Behagen oder Unlust Natur und Eigenschaft der uns zuträglichen oder nachtheiligen Außendinge. Der ausgebildete Tastsinn ist schon ein repräsentativer

Sinn, wie sich jeder überzeugen kann, wenn er eine Birne anfühlt, um sich zu vergewissern, ob sie wohlschmeckend ift. \*)

Repräsentativ-Sinne im höchsten Grabe sind Gesicht und Gebör.

Das Lämmchen, welches die Stimme seiner Mutter aus der ganzen Heerde heraushört, das Reh, welches dei der geringsten Bewegung zusammenschrickt und die Flucht ergreist, der Knabe, dem beim Anblicke einer saftigen Birne oder Traube det Mund wässert: sie werden alle von einer an und für sich gleichgiltigen Vorstellung oder Sinneswahrnehmung derart afficirt, daß eine ganz andere Region ihres Organismus in Mitseidenschaft geräth, als oh dieser schon direkt mit dem gefürchteten oder gewünschten Gegenstande in Berührung gekommen wäre.

Die Erklärung dieser Erscheinung läßt sich nicht anders geberals durch häufige Gleichzeitigkeit und dadurch angewöhnte oder argezüchtete innere Rapporte mit äußeren Sinneswahrnehmnngen. Die Bögel, die vor dem Gewehr davonsliegen, das sie nie gesehen haben, mögen ein Beispiel des angezüchteten, das gebrannte Kind, das das Feuer scheut, des angewöhnten Rapports sein.

Mit der Entwicklung und weiteren Ausbildung dieser Repräsenstativsinne wurden dieselben befähigt, eine größere Anzahl von Wahrsnehmungen in rascher Folge aufzunehmen. Das will ich durch ein Beispiel erklären. Ein Raubthier, das der Witterung seiner Beute solgt, wird nur durch die größere oder geringere Intensität des Geruchs geleitet. Es ist die gleichartige Wahrnehmung, welche noch dazu mit dem Geschmack zusammenhängt, die das Raubthier allmäckslich auf die richtige Fährte bringt.

Ganz anders mit dem Gehörsinn. Wie viele verschiedenart Ge Geräusche und Stimmen vernimmt nicht das Ohr, auf wie viele horcht es nicht, bis es endlich den einen gewünschten oder gefürch ter ten Ton heraus hört! Und nun gar der Gesichtssinn! Er erschließt

<sup>\*)</sup> Das ist freilich beim Menschen erst durch Reslegion erworben. Instiructiv ist dagegen das Handeln des Papageis, des Eichhörnchens u. s. w., welche die zu leichte, also taube Nuß wegwerfen.

die Fülle der mannigfaltigsten Formen und Farben, er leitet in die große, unendliche Welt!

Thun wir gleich einen bedeutenden Schritt vorwärts und stellen wir uns den Indianer vor mit seiner berühmten Scharssichtigkeit, die auf des "Grases Welle und dem Thau der Flur" erkennt, wo das Wild vorübergezogen. Welche Menge von sinnlichen Wahrenehmungen der verschiedensten Art, die alle in einen gewissen Zussammenhang gebracht werden, dessen Schlußpunkt der ersehnte Gegenstand ist! Isede einzelne Wahrnehmung ist aber Repräsentation sür eine andere, die oft gleichzeitig mit oder neben der ersteren aufgesight wurde; es entwickeln sich also natürliche Reihen von Vorsikellungen, jede einzelne in einer gewissen Bedingtheit oder caussalem Zusammenhang mit der vorausgehenden und nachsolgenden.

Das repräsentative Princip tritt uns hier sehr deutlich entgegen. Aus diesen zahlreichen Reihen von Vorstellungen muß immer jede einzelne Vorstellung herausgenommen ihre nachbarlichen Vorstelslungen wieder erwecken d. h. sie vermag an deren Stelle aufzutreten, sie zu repräsentiren.

Dabei können nun sehr verschiedene Fälle eintreten, von benen ich einige erwähnen will:

- 1) Eine oft wiederkehrende Vorstellung erneuert sich leichter als eine seltenere. Erstere ist demnach zur Repräsentation geeigneter, aber wenn sie in vielen Reihen vorkommt, so wird sie eben dadurch indisserenter und darum weniger geeignet.
- 2) Von einer Reihe von Vorstellungen wird diejenige zur Respräsentation am geeignetsten sein, welche die beiden Eigenschaften vereinigt, daß sie a) am geläufigsten b) am eigenthümlichsten ist d. h. in den anderen Vorstellungsreihen möglichst selten auftritt.
- 3) Eine starte b. h. das Empfindungsleben mächtiger erresende Vorstellung kann leicht durch verschiedene Vorstellungen repräsentit werden. Denn alle mit ihr sei es in causalem, sei es in burch öftere Gleichzeitigkeit) historischem Zusammenhang stehende Vorstellungen erwecken dieselbe.

4) Dasselbe gilt von Vorstellungen, die ihre Stärke darin haben, daß sie oft wiederkehren, erneuert wurden und darum sich leicht reproduciren.

Das Princip ber Repräsentation ist das Fundament des gesammten Geisteslebens der Thier- und Menschenwelt.

Die Causalität wird durch dasselbe objektiv, d. h. reflektirt, ebenso alle anderen uns angeborenen primitiven Bewußtseinsformen.

Die Löwin, die ihre Jungen nicht wiederfindet, wüthet und tobt; der Anblick der leeren Höhle ist für sie. Repräsentation eines Uebelthäters der ihr Liebstes geraubt hat. Der Hund, der den Stock sieht, kriecht winselnd herbei, der Stock ist für ihn Repräsentation der künstigen Prügel.

Oft aufeinander folgende Vorstellungen bilden sich zu Causalreihen aus. Die größere Vollkommenheit hängt hier von der Sinnenchärse und namentlich dem Gedächtnisse (man erlaube hier dies viel zu allgemeine Wort) ab.

Das Interesse spielt natürlich hierbei eine große Rolle. Die Beute des Raubthiers ist Mittel- und Schlußpunkt der meisten seiner Vorstellungsreihen. Allen anderen Dingen, die in keine Beziehung zu jener treten, geht es kalt und gleichgiltig vorüber.

Je zahlreicher die Interessen, desto mannigsaltiger die Borsstellungsreihen. Dinge, die in den verschiedensten Vorstellungsreihen vorkommen, erlangen dadurch eine höhere Bedeutung, einen tieseren dauernderen Werth. Sonne und Mond werden zu Göttern. Der Mond macht kalt, sagt noch heute das Volk.

Außer der Befähigung geistiger Wahrnehmung tritt mit dem Repräsentationsprincip noch eine andere Befähigung von unermeßlicher Wichtigkeit auf; nämlich die Ausdrucksfähigkeit.

Ich habe im ersten Abschnitt gesagt, daß eine ungeheure Klust zwischen Bewegung und Empfindung liegt, daß hier zwei Gebiete durch eine unübersteigliche Grenze geschieden sind und daß wir niemals im Stande sein werden, auch durch die Erkenntniß dercomplicirtesten Structur uns die einsachste und primitivste Empfindun

zu erklären. Empfindung läßt sich nur durch Empfindung auffassen und analyfiren.

Aber es gibt eine Möglichkeit, die eigene Empfindung einem anderen Wesen mitzutheilen. Diese wunderbare Gabe, die beim Wenschen zu höchster Vollkommenheit gesteigert ist, wir haben sie auf ihre ersten Anfänge zu verfolgen; wir haben die Möglichkeit ihrer Erklärung aus ihren einsachsten Erscheinungen herzuleiten.

Eine einfache Betrachtung sagt uns, wenn wir gleichartige, höchst einsache Organismen, die z. B. im Wasser zu leben bestimmt sind, auß Trockne gebracht, sich heftig bewegen und zappeln sehen bis endlich die Bewegung erlischt und die Thiere sterben; daß bei allen diesen Wesen wohl eine gleiche Empfindung des Leidens und Schmerzes waltet. Sie sind ganz gleichmäßig gebaut, die Lebensbedingungen sind ihnen entzogen, die heftigen Bewegungen deuten an, daß ihnen nicht wohl ist — es ist für uns eine verständliche Sprache, weil wir aus unserem Gesammtleben uns ähnlicher Vorgänge wohl bewußt sind. Natürlich wollen diese Thiere ihrer inneren Empfindung keinen Ausdruck verleihen; ihre Bewegungen sind nur reslektorische Wirtungen.

Die Ausdrucksfähigkeit beginnt erst bei gleichartigen Thieren einer schon entwickelteren Stuse, namentlich wenn dieselben in größerer Anzahl zusammenleben. Das wohlgeordnete Staatsleben der Ameisen und Bienen, die bekannte Thatsache, daß gewisse Heerdenthiere während sie grasen, Wachen ausstellen, und ähnliche Dinge lassen eine gewisse Berständigung und Mittheilung zwischen den einzelnen Thieren unbedingt vorausssehen. Ein französischer Natursorscher erzählt, er habe einst einen Mistkäser, der bekanntlich seine Eier in eine selbstgesertigte kleine Kugel wickelt und leytere dann an einem sicheren Orte dirgt, sich vergeblich abmühen sehen, seine Eierkugel einen kleinen Abhang hinauf zu schieden. Als alle seine Anstrengungen vergeblich geblieben, sei er davongeslogen und nach einiger Zeit sei er zum größten Erstaunen des Beobachters wiedergekehrt mit einem anderen Mistkäfer und beide hätten nun mit vereinten Krästen die Last hinausgeschoben,

worauf dann der Hilfsbruder wieder davongestogen sei. Hier müßten wir sonach eine entschiedene Verständigung annehmen und zwar nicht zwischen geselligen Thieren, sondern zufällig sich begegnenden.

Die geschlechtliche Sonderung und das Familienleben mussernichteitig schon eine reiche Quelle der verschiedenartigen Ausdrucksfähigkeit zwischen den einzelnen Thieren gewesen sein. Die Lockruse, das Entsalten körperlicher Borzüge, das gemeinsame Bauen der Nester; die Sorge für das brütende Weibchen, für die Jungen u. s. w. überall sinden wir Mittheilungsbedürftigkeit und Kähigkeit.

Hier ist der wahre Ursprung der Sprache, freilich noch nicht des gewaltigen Stamms, aus welchem in tausend Aesten der wunderbare Baum der menschlichen Sprache sich entfaltete, unter dessen Schatten alle Geschlechter der Menschen in Eintracht wandeln, aber doch der Keim, aus welchem das erste, unscheindare Pflänzchen hervortrieb.

An dem Tage, an welchem zum erstenmale ein Thier für ein anderes gleichartiges Thier etwas bestimmtes repräsentiren wollte, entstand jener Keim, der sich zur rohesten menschlichen Sprache verhält, wie die elementarste Zelle zum vollkommensten Bau der Säugethiere.

Auf welche Weise vermochte nun ein Thier diesem inneren Drang oder Willen zu genügen? Die Antwort erscheint sehr einfach. Durch Bewegungen, welche theils instinctiv aus der Quelle seiner Bedürsenisse entsprangen, theils aus dem Nachahmungstrieb hervorginger. Der junge Bogel, der auf die Pflege seiner Mutter angewiesen ist; sperrt den Schnabel und stößt klägliche Töne aus; das zutrauliche Sichanschmiegen ist ein natürlicher Ausdruck der Zuneigung und Sich zum Händedrücken, Küssen und Nasenreiben bei den Menschweiselichet.

Gleichartige Wesen bewegen sich gleichmäßig, wenn sie inner Schmerz, Lust ober Drang empfinden. Hierin liegt ber Schlüff bes Verständnisses, hierin die Möglichkeit der Mittheilung.

Eine hohe Bedeutung mußte auch ber Spieltrieb für D

jegenseitige Verständigung der Thiere unter sich bekommen; es dürste daher dieser kurz erwähnt und auf seinen Ursprung zurückgeführt werden. Alle die Bewegungen, die das ältere Thier zur Beschaffung einer Nahrung u. s. w. also im Dienste der Selbsterhaltung auß= ührt, sie sind als Drang in den jungen Individuen schon vorhanden; ie äußern sich zweckloß, wir sagen die Natur will die Glied=naßen durch Uebung kräftigen und außbilden. In diesen lebendigen, ierlichen, anmuthigen Spielen lernen nun die jungen Thiere ein jewisses Verständniß der Bewegungen ihres Gleichen: diese Bewesungen erschließen ihnen symbolisch ein Stück des Innenlebens der underen, ihnen ganz gleichartigen Thiere: die einsachsten Afsette wie Freude, Schmerz, Jorn, Furcht treten schon beutlich zu Tage.

Mit dem größeren Reichthum des Innenlebens wird auch die Ausdrucksfähigkeit gesteigert; die stolze Haltung, das kluge Auge des Pserdes, das Kokettiren so mancher Bägel, das dräuende Zähnessstellichen der Raubthiere, sie sprechen schon deutlich und bestimmt genug; die Affen haben es sogar schon dis zu einer gewissen, auf und sehr komisch wirkenden Mimit gebracht.

Das Vermögen Laute hervorzubringen, ward zu einer reichen Luelle der Aeußerungen des Innenlebens. Die Wirkung auf Entjernung und auch in der Dunkelheit der Nacht mußte dies Wittel
zu einer besonders bevorzugten Anwendung gelangen lassen. Die
verschiedenartige Modulirung der Stimme und Töne diente sowohl
als Erkennungszeichen für gleichartige Thiere, als auch bei besonders
bevorzugten d. h. musikalisch begabten zur Aeußerung innerer
Empfindungen.

Das große Princip der Repräsentation vermittelt also auf diesem hochwichtigen Gebiete zweierlei, nämlich

- 1) ein sympathisches Verständniß der Bewegungen eines ähn= lichen Thiers als Ausdruck seiner Empfindungen.
- 2) Die Möglichkeit gegenseitiger Verständigung innerhalb grösker Kreise von Thieren.

Es ist dies Mittel bemnach zugleich eine wichtige Grundlage

aller Gemeinschaft von Thieren und Menschen. Auf welche W basselbe zuerst verwirklicht wurde, hat für uns kein besonderes ? teresse, da es sehr natürlich und begreislich erscheint. Ich erwäl dies hier, weil ich auf diesen Gedanken bei dem vielerfragten "l sprung der Sprache" zurückkommen werde. Das Eine ist einlen tend: so verschieden die Thiere, so verschieden auch ihre Bewegung so verschieden demnach auch die Symbolik derselben zum Ausdr ihres Empfindens und Wollens; daß dabei auch Zufälligkeiten m wirken, ist ebenso begreislich.

Zwei Factoren sind es, welche bei diesen Repräsentativ-Ben gungen mitwirken und denselben dauernde Geltung verleihen; d Bestreben sich durch Zeichen verständlich zu machen und die Alfassigsschigkeit. Viele fruchtlose Versuche führten wohl schließt zu einem erfolgreichen Zeichen; dieses wiederholte sich und gewöhr sich an. Das Individuum übertrug es seinen Nachkommen und a diese Weise züchteten sich die Repräsentativbewegungen im Verlat der Zeiten zu größerer Vollkommenheit. Se zahlreicher die Ansiderungen, die ein Thier an das andere zu stellen hatte, um so größ mußte auch die Zahl dieser Bewegungen werden und es ist mei sesten, wie der Bienen und Ameisen nur durch eine derartige am züchtete Mittheilungsfähigkeit sich erhalten.

Eine jede folche Bewegung ist eine Vervollkommnung d Einzelorganismus, eine organische Verbindung d Gesammtorganismus und sofern sie selbst wieder vervollkom nungsfähig ist, Glied einer Reihe, die ebenfalls eine org nische genannt werden muß.

Alle diese Eigenschaften sind von nicht zu unterschätzender Witigkeit, da dieselben bei der menschlichen Sprache die nur eine E volltommnung des ursprünglichen Bildungstriebs ist, ebenfalls hochgesteigerter Weise in die Erscheinung treten müssen und dangethan sind, uns über dieses große Räthsel Aufklärung zu gel

Es liegt in der Natur der Sache, daß für die wenigen for

lichen Bewegungen, die ein Thier von dem anderen verlangen konnte, die Geberdensprache, welche kurz, energisch und schnell verständlich ist, außreichen mußte. Unterstützt wird dieselbe bei vielen Thieren durch gleichzeitige Laute, welche aus der inneren Erregtheit und dem Bestreben, die Ausmerksamkeit zu erhöhen hervorgehen. Wie nahe liegt hier schon die Geburt der Lautsprache!

Die Sprache ist die wunderbarste Schöpfung des Repräsentativerindes. Insosern mit dem letzteren die Abhängigkeit von der niesderen Sinnlichkeit aushört und eine höhere Sinnlichkeit, die auf der Causalität beruht, anfängt, dürsen wir sagen, daß es ein reinseistiges Princip ist, die Sprache demnach eine eigentliche geistige Schöpfung.

Ich bitte, diesen Gegenstand nochmals in folgender Weise erwägen wwollen:

Das Repräsentativprincip erzeugt eine Kette, bei der das eine äußerste Glied der Gegenstand selbst, sosern er sich z. B. unserem Gesichtssinne darstellt, ist, das andere seine mögliche Wirkung auf unser Empfindungsleben, d. i. das wodurch er uns wichtig ist. Diese ganze Kette enthält lauter repräsentative Zwischenglieder.

Denken wir uns nun jenes äußerste Glied, die Gesichtsvorstellung, nochmals in ein Repräsentativzeichen umgewandelt, das menschliche Bort, so hat letzteres die merkwürdige Wirkung, das vorhergehende äußerste Glied unmittelbar in unserer Vorstellung zu erwecken.

Dadurch ist nun zweierlei ermöglicht. 1) Die häufig wiederschrende Gesichtswahrnehmung hestet eine Anzahl von Vorstellungen an diesen festen Punkt, das Wort. Sehr begreislich, daß die zussälligen Verschiedenheiten sich gegenseitig eliminiren und schließlich nur die charakteristischen Eigenthümlichkeiten, die allein immer wiederkehren, hasten. Dies ist eine Bereicherung der Ersahrung, es ist zugleich das, was wir Abstraction nennen. Ohne jenen sesten Punkt wäre diese nicht möglich; die Gegenstände wären sür unsähnliche, aber immer andere.

2) Es wird eine ruhige, uninteressirte Betrachtung möglich. Der Schritt, welchen die Repräsentativsinne, namentlich das Gesicht, von der durchaus sinnlichen Beherrschtheit zu ruhigerer Auffassung gemacht haben, wird ganz enorm erweitert. Wenn wir das Geistes-leben da anfangen lassen wollen, wo die unmittelbare Bedingtheit von Lust oder Unlust aufhört, wo ein Umschauen, ein Vorschauen, welches durch das Rückschauen ermöglicht ist, beginnt, so ist dem höheren Thieren unbedingt Geistesseben zuzuerkennen. Reines Geistesseben tritt aber mit der Sprache erst ein.

Das Wort ist pure innerliche Repräsentation des Gegenstandes Die Wirkung des letzteren auf unser Empfindungsleben ist demnavollständig abgeschwächt, es wird leiden= und leidenschaftloses E-wägen möglich, es beginnt die Wirkung der Reslexion. Wer eimal unsere Herrn Vettern, die anthropoiden Affen beobachtet hat, in ruhiges, langsames, sast melancholisches Wesen gegenüber der grinzierenden, unstäten, keine einzige Sinnesaussalfassung sesthaltenden Unrunder übrigen Affen, der wird keinen Augenblick im Zweisel sein, dagerade in jenem das Menschenähnliche, das Austreten der Intelligen liegt. Ich erwähne hier nebendei den Ausspruch eines geistreicheskassen, daß die Langeweile die Mutter der Künste und Wissersschaften ist.

Innerhalb der Sprache setzt aber das Princip der Repräsen tation erst recht seine mächtige Wirkung fort.

Das ganze Sprachgebiet ist eine Repräsentatiowelt, welche dies wirkliche Welt abspiegelt. Sie steht mit der letzteren in fortwähren: dem Contact und erneuert, erweitert und vervollkommnet sich durch diese Beziehung.

Die Sphäre sinnlicher Vorstellungen, welche das Wort umgibt, wird durch fortgesetzte Erfahrung beständig umgewandelt. Der Himmel wird aus einem ehernen Gewölbe zum Luft und Aetherzaum, und zuletzt zum unermeßlichen Weltenraum.

Das Princip der Repräsentation wirft innerhalb der Borftellungen, Begriffe und Worte, die Begriffsmandlung läßt fich nur-

baburch erklären. Eine grobsinnliche Vorstellung meist aus menschlicher Thätigkeit hergenommen macht den Ansang, z. B. die Strahlen
der Sonne, sie sind als Pfeile oder Geschosse zuerst gedacht; mit
zunehmendem Ersahrungswissen verwandelten sie sich in gradlinige Lichtstrahlen. Man beachte hiebei, wie die erste Vorstellung dieser
abstracteren, repräsentirenden zu Hülse kommt. Auch die Lichtstrahlen
müssen der richtigeren Anschauung von Aetherschwingungen weichen:
aber auch diese werden unserem Denken nur dadurch klar, daß wir
einerseits die gradlinige Fortpflanzung, andererseits die sinnliche
Bahrnehmung der Wellenbewegung des Wassers in eine höhere,
beide vereinigende Repräsentation umwandeln.

Auf dem Wege der Repräsentation gelangen wir zu allgemeinen Iden d. h. abstracten Eigenschaften der Dinge. Beißt sagte der der Urmensch zuerst vom Thier und Menschen, dann von der Kälte, die ihm als ein gerade so persönliches Wesen galt wie er selbst. Der ideale Anthropomorphismus schrieb diese Kälte einem höheren, göttlichen Wesen zu, sie als dessen Wirtung auffassend. Die philosphische Betrachtung saßte endlich dieselbe als ein Naturprincip aus, immer noch aber haftete die Annahme einer Substanz an diesem Begrisse. Mit sortschreitender Erkenntniß haben wir gelernt, dieselbe nur als einen abstrakten und zwar negativen Begriss aufzusassen. Benn nun der Dichter "die Kälte vom Himmel herabsallen" oder den Frosthauch der Nacht die zarten Blüten morden" läßt, so ersneuert und erfrischt er den ursprünglich sinnlichen Theil der Respäsentation, die Vorstellung wird uns dadurch klarer und schöner.

So haben wir die Zeit, den Kaum aus der Bewegung, so das Sein und Nichtsein aus der Formveränderung abstrahirt. Die Zeit war auch einmal Kronos mit der Hippe, der Raum das Chaos, und Sein oder Nichtsein Wischnu und Siwa, oder Ormuzd und Ahriman. Und auch die Zukunft war ebenso anthropomorphisch als Beltende gedacht. "Wenn der jüngste Tag will werden, dann sollen die Sternsein auf die Erden" sagt heute noch das schöne Kinderlied.

5

Das Brincip der Repräsentation geht aber in der Spra durchaus nicht immer ben gradlinigen, regelmäßigen Bang, b immer ein Begriff sich in den anderen geistigeren oder richtiger a gefaßten umfett; auf diese Beise ware die fortgesette Bereichern und das unerschöpfliche Wachsthum ber Sprache nicht zu erklär Es gelangen vielmehr oft eine Anzahl von Worten auf dem W der repräsentativen Umsetzung (Metapher) auf einen Bunkt, wo sich berühren und gegenseitig becken. Ich führe als naheliegent Beispiel an: Berwandtschaft, Geschlecht, Sippe, Gattung, Art, Kamil Stamm, Race, Bolt, Nation u. f. w. Wie oft gebrauchen wir nie heute noch eins dieser Worte für das andere: "Das muntre Bi ber Schnitter, die sächsische Nation in Ungarn, der indogermanisc Volksstamm 2c." Aus dem Vorhandensein gahlreicher Synonyn erfließt die wahre Bereicherung der Sprache, denn nach dem En wicklungsgesete ftreift sich überflüssiger Luxus ab, das vorhanden Material wird zu feinerer Differenzirung der Begriffe verwendel die oft von Zufälligkeiten abhängende Hinneigung, mit einem diese Worte einen speciellen engeren oder weiteren Begriff zu verbinder läßt die Unterscheidungen allmählich hervortreten. Niemals sind zw vollständig gleichbedeutende Worte in der Sprache, entweder differet ziren sie sich oder das eine schwindet aus dem Wortvorrath.

Von Abstraction zu Abstraction voranschreitend gelangen nendlich zu einer letten Grundeigenschaft der Dinge, dem rein Sein, womit so viel Unfug getrieben worden ist. Es ist wei nichts, als eine abstracte Eigenschaft, keine Substanz, es ist I Centralpunkt, in welchem alle Punkte der Peripherie, sosern di menschliche Wahrnehmungen bilden, zusammen kommen. Aus deinen Sein läßt sich keine Deduction auf etwas wirklich Existiren machen, sowenig als aus der Abstraction Grün auf einen grür Gegenstand\*). Wirklichkeit hat nur das sinnlich Erlebte und E

<sup>\*)</sup> Es sollte mich nicht wundern, nachdem mit dem reinen Sein, be Absoluten und neuester Zeit sogar mit dem Billen und dem Unbewulten so viel speculativer Schwindel getrieben worden ift, wenn nun auch des

sahrene. Im Bezug auf das Seiende kommen wir über den Fundamentalsah Spinoza's nicht hinaus: Was ist, das ist. Repräsentation für das Sein vermag aber jedes Ding zu sein und wir sagen ebensowohl "so wahr als ich hier sihe" als "so wirklich, wie der Tisch da".

Ich habe bis jetzt den Gang der Sprachgenesis versolgt, wie das Wort zum Repräsentanten des Dings geworden, und wie dann das specielle Wort gleichzeitig allgemeine Wesen und Eigenschaften repräsentirt, indem es denselben alle sinnlichen Ersahrungen und Wahrnehmungen erhält, die wir an den verschiedensten mit diesem Worte bezeichneten Dingen gemacht haben. Man beachte wohl diese Doppelstellung des Worts. Sage ich "dies ist ein Baum", so repräsentirt das Wort eben den bestimmt wahrgenommenen Gegenstand, es erweckt aber auch die abstracte Idee des Baumes, d. h. es repräsentirt alle die Eigenschaften, die ich von früheren Wahrnehmungen dem Baume zuschreibe und die ich nun auch hier als zutressend erwarte. Daß das sinnliche Element in dem Worte noch vorwaltet und daß das Geistige dadurch geweckt wird, das ist die eine Art wu Repräsentation.

Daß aber das abstracte Wort, als Schlußpunkt einer Reihe von Borstellungen, durch sich im Stande ist, rückläufig alle diese Vorskellungen zu erneuern und tausend Möglichkeiten in mir zu erwecken, wie allenfalls ein Baum aussehen könnte, den mir jemand zeigen will, das ist die andere Art von Repräsentation.

Die erstere Art kommt bei dem Redenden zur Geltung, der seinen Empfindungen, seinen Erlebnissen, Wahrnehmungen Ausdruck geben will, die letztere bei dem Hörenden. Die erste Art geht vom Similichen aus in das Abstracte hinein, die letztere Art sucht vom Abstracten aus das Sinnliche. Beide nur durch Repräsentation.

Wir dürfen nicht vergessen, daß die Sprache niemals ihren Ausgangspunkt verleugnet, und dieser ist das Bedürfniß bei einem

nächt ein beutscher Philosoph das Wesen und die Eigenschaft der Entwicklung 4 priori deducirte und mit einem salto mortale aus den selbstconstruirten Abs fractionen dann ebensalls in die Erscheinungswelt hineinhüpste.

anderen eine gleiche Vorstellung zu erwecken, wie sie uns gegenwär ist. Der Hund der seinen Herrn zupft, stößt, hin= und herlär nach einer bestimmten Richtung schaut u. s. w. hat die bestimm Vorstellung, daß sein Herr an einen gewissen Platz gehen soll; du: alle diese Repräsentationen versucht er die gleiche Vorstellung seinem Herrn zu erwecken. Ganz genau so ist es noch mit di Worte, es entsteht aus der Bestimmtheit der Vorstellung, geht ül in die Verallgemeinerung und erweckt von hier ausgehend wied eine bestimmte Vorstellung bei dem Anderen.

Ganz besonders klar wird dieser Vorgang beim bildlichen Redi welches ja eine Hauptquelle der sprachlichen Bereicherung ist. Sa ich: Sie ist die Sonne meines Daseins, so muß der Angerede "Sonne und Weib" in eine Abstractionsferne rücken, wo beide gleic sam ihre Eigenschaften verlieren, um dann von dort ausgehend zu lebhaften Vorstellung eines bestimmten das Dasein erfreuenden, de ganze Leben mit ähnlichem Zauber wie die Sonne die Schöpfun erfüllenden Weibes zu gelangen.

Untlar Redende haben eine mangelnde Abstractionsgabe. Das ist so wahr, daß Jeder die Ersahrung machen kann. Sie sind von der Vorstellung beherrscht und bleiben bei den kleinsten Detail hängen, verwirren dadurch die Sache statt sie klar zu machen. Da geistige Auge eines Liebig, Tyndall dagegen schaut den Gegenstar wie aus weiter Ferne und sindet dann aus dem weiten Gebiet d Vorstellungsreihen eine treffende Analogie, die durch die scheindsgrößte Abstraction den Gegenstand am klarsten vorstellig mack Man überlege dies einmal an dem Worte Liebig's "Ausgabe de Chemie sei die todten Stoffe zum Reden zu zwingen."

Die Doppelbewegung des Repräsentationsprincips kann au noch auf ihren letzten Urgrund — die Empfindung — zurückgefü's werden. Da ist es das Dichterwort, was uns als klares, schör Beispiel dienen mag. Das Dichten geht aus von einer ganz eigsthümlichen Empfindung des Schmerzes oder der Lust, welcher Toichter Ausdruck verleihen und dadurch sein Herz erleichtern wo

Aus der Wärme dieser Empfindung gebiert er dann eine Folge von Borstellungen, die sich in Worte kleiden. Und nun der Leser? Er macht den umgekehrten Weg. Sein Geist wandelt die Schriftzeichen, die letzte Repräsentation in die wohltönenden Worte, diese wieder in die Vorstellungen und diese erwecken, ebenfalls als Repräsentanten, juletzt dieselbe Empfindung oder wenigstens eine analoge mit der, rus welcher das Gedicht hervorgegangen. Die Thräne, welche sich in sein Auge stiehlt war auch in dem Herzen des Dichters geweint.

Wie sich die organischen Wesen fort und sort ernenen und unter der Einwirkung der Außenwelt unaushörlich disserenziren, so ernenen sich unsere Vorstellungen mit dem Worte, disserenziren sich aber d. h. wandeln sich um unter der beständigen Einwirkung der Wirklichseit, welche der Regulator unseres Denkens ist. Dabei kommt es dei dem ewigen Flusse dieser so flüchtigen und niemals scharf des grenzten Ideen nicht selten vor, daß ein scheindar unwesentliches Merkmal bleibt und die übrigen wichtigen Merkmale verschwinden, sodaß der Inhalt des Begriffs etwas ganz anderes, ja das Gegenztheil von seinem früheren zu sein scheint. Man sehe oben das Beispiel von der Kälte. Das Wort schlecht bedeutet heute das Gegenkheil von dem, was es zu Luther's Zeit bedeutete. Niederträchtig und gemein ist bei unseren Bauern noch soviel wie herablassend.

Recht anschaulich wird die Begriffswandlung des Wortes Kraft sein, da dieses als philosophischer Begriff vielen anderen Anschausungen zu Grunde lag und mit seinem Wechsel auch diese sich versändern mußten. Ansangs bedeutete dies Wort gewiß nichts anderes, als physische Kraft des Menschen, welche Wirkungen ausübt und jede Birkung dachte man sich als von einem menschens oder thierähnslichen Wesen ausgehend. Die zweite Stuse war die Kraft der Götter, welche den Sonnenwagen treibt und die Wogen aufregt u. s. w. Die dritte Stuse war eine unpersönliche Kraft außerhalb des Stosses. Die dierte Stuse eine dem Stosse immanente Kraft, deren Aeußerung sebe Bewegung ist. Die fünfte Stuse, der wir entgegengehen, ist die

Kraft nur als einen Formbegriff aufzufassen, die Bewegung dageg als das ursprüngliche. Diese von Stufe zu Stufe gesteigerte A straction ist nichts weiter als eine Rette von Repräsentationen. Ei Araft, die das Blut in meinen Abern circuliren läßt, repräsenti diese Erscheinung; dann wurde diese Rraft wieder repräsentirt c ein Vielfaches der Atomkräfte; endlich auch diese wieder als die Fo dauer ihrer ursprünglichen Bewegung. Wenn wir nun heute vielfach zusammengesetzte, lebendige Wirkung unseres Rörpers in le terer Weise auffassen und zu erklären suchen, so geschieht dies n burch das Princip der Repräsentation, welches auch das Bild unserem Auge uns als eine saftige, egbare Frucht erscheinen lä Wie die Birne im Munde wirklicher ist, als die geschaute, so ber Stoß der uns erschüttert am anschaulichsten in der primitivst b. h. anthropomorphischen Auffassung, daß uns jemand diesen St gegeben hat. So sagen wir denn auch fröhlich weiter: Der Wage die Erde u. f. w. hat mir einen Stoß versett. Die Sonne geht at bewegt sich gegen Westen u. s. w. Subjective Auffassung enthä immer die Wahrheit, selbst der horror vacui repräsentirte vortressli die Bewegung, bis er eines Tages nicht mehr ausreichte und dur einen neuen Repräsentanten ersett werden mußte.

Ich muß hier bei diesem einigermaßen schwierigen Gegenstan einem Einwurf begegnen, der mir von den Meisten wird gemawerden, welche sich noch nicht gewöhnt haben, den von mir er wickelten Begriff in solcher Weite auszusassen. "Du nennst Repsentation, was wir eigentlich stets mit Causalität zu bezeicht pflegen". Und gehörst also wohl auch zu den von dir perhorr eirten Philosophen, die große Wahrheiten gefunden zu haben glauk wenn sie neue Terminologieen ersunden haben!" Erlaubt mir, ne Ich sagte ja schon daß in der Repräsentation die Causalität mit seschlossen ist, daß letztere sich aus ersterer als eine Denksorm wickeln kann, wie es auch geschehen ist. Ich will nochmals Gang dieser Darstellung kurz recapituliren.

Das Raubthier, welches durch den Geruch eines Wilbes at

lockt dessen Fährte folgt, steht unter der direct sinnlichen Einwirkung bes äußeren Gegenstandes. Das zusammengetretene Gras dagegen ist schon nut eine Repräsentation besselben; ebenso ber Anblick bes Bildes. Einen Syllogismus wird man nicht von dem Raubthier erwarten: "Hier fteht ein fetter Sahn. Atqui ein fetter Sahn ist ein guter Biffen. Ergo u. f. w." Mit dem Auftreten der Sprache d. h. Mittheilungsfähigkeit wird die Geberde und der Ton Repräsentation einer Reihe von Empfindungen, die das Bedürfniß fühlen, Die menschliche Sprache hat keinen anderen Aussich zu äußern. gangspunkt. Die Empfindung, sofern sie sich äußert, hat ein Ziel, einen Gegenstand bes Wollens und bes Verlangens. Der Gegen= stand selbst ist dem Menschen nur insofern interessant, als er mit ihm eine äußerliche Verrichtung vornehmen will. Diese Verrichtung war die älteste Sprachbezeichnung, sie repräsentirte zunächst den Gegenstand, sie war das dem Menschen Bekannteste und zugleich in die Sinne Fallende. Die Empfindung dagegen findet erst zulett und nur durch die Symbolik d. h. die Repräsentation durch das Aeukere ihren Ausdruck Esurio — ich hungere — erschließt sich dem Lateiner als "Effen wollen".

Zum Princip der Repräsentation gehört, daß die Dinge idenstisch aufgefaßt werden, das Causalitätsprincip dagegen saßt zwei Escheinungsformen auseinandersolgend; die causa sufficiens schließt die daraufsolgende Erscheinung als eine Entwicklung vollständig—nicht mehr und nicht minder— in sich. Sage ich: "der Lustvuck bewegt das Wasser" so ist das Repräsentation, denn Beswegung und Druck sind einerlei. Das gemeine Denken gebraucht hier freilich überall das Warum und Weil.

Sowie das Lichtbild in meinem Auge unwirklicher ift, als der Gegenstand, so ist die Vorstellung unwirklicher als das Lichtbild, der am Worte haftende Complex von Vorstellungen abstracter als die Borstellung; immer mehr wird die Repräsentation wirksam; schließ= lich herrscht dieselbe so vor, daß wir unmittelbar mit den Sinnen wahrzunehmen glauben, was diese eigentlich nicht wahrnehmen.

Man beachte wohl, wie die Repräsentation immer inhaltreicher, mit der Wirklichkeit immer übereinstimmender wird. Wie wir mit bem Auge Körper und an der Symbolik der Farben gewiffe innere Eigenschaften dieser Körper zu sehen glauben, so erschließt bas Wort und der dabei erweckte Begriff eine Menge von Gigenschaften, die wir mit ben Sinnen gar nicht wahrnehmen können. Das Baffer erscheint uns als Mischung von Sauerstoff und Bafferstoff, bas Licht als Schwingung des Aethers; der Apfel ist uns fäuerlich, von eigenem Aroma und eigenthümlicher innerer Structur u. f. w. Alle Diefe Eigenschaften find wirkliche Repräsentationen unseres Denkens wenn wir die Worte Apfel, Licht, Wasser hören. Da ist keine Carfalität und wenn wir auch hundertmal fagen: es schmeckt fo, we es ein Apfel ist oder es ist ein Apfel, weil er so schmeckt. leuchtet, weil der Aether bewegt ift. Das ist absolute Identit nur unsere Denkrepräsentation ist verschieden von der sinnlichen Erscheinung.

Causalität tritt erst auf, wo wir denken: hier ist das Eras niedergetreten, weil ein Thier vorübergegangen ist, eine Denksprm, die wir auch umkehren in die dem Inhalt nach gleichartige: hier ist das Thier vorübergegangen, weil das Gras niedergetreten ist. Dem Thier, vielleicht auch noch dem Wilden ist das niedergetretene Gras einsach Repräsentation des vorübergegangenen Wildes.

Mit einem Worte: die Repräsentation heftet die Fülle von Schungen an das innere Denkbild, welches mit dem Worte gewest wird und an dem Worte hastet. Wie uns mit der Person ein Mannes seine ganze Vergangenheit, alles was wir von ihm ersahren Sutes oder Böses entgegentritt, so erweckt das Wort die ganze Schichte des Gegenstandes, den es bezeichnet, die Geschichte desselber so lange Menschen ihn kennen und auch was sie über seine früheren Geschicke erkundet haben. Die Entwicklungsgeschichte der Vorstellungs wesen umgekehrten Weg gemacht, welchen das vorgestellte Nat urvesen machte.

Es ist also die abstracte Repräsentation eine Frucht und Summe er früheren und noch fortgesetzten Sinneswahrnehmungen.

Das Bedürfniß ber sinnlichen Repräsentation tritt wieder ein, nn die Abstraction so gesteigert ift, daß wir sie nicht mehr ein= tlich zu fassen vermöchten und nun das Gleichartige eines täglichen, enschlichen Borgangs zu Hilfe nehmen wie wenn ich von Ausfuhr 1d Einfuhr eines Staates sage: "Der Staat athmete und ernährte h nur an feinen öftlichen Grenzen". Dies ift bas große Gebiet er Metapher oder bildlichen Redeweise, welche scheinbar die Reprämtation wieder auf einer tieferen Stufe sucht — und doch, wer mstlich darüber nachdenkt, der wird finden, daß auch hier, wie ich reits angedeutet habe, zwei große, ähnliche Sphären in eine abstracte erne gerückt werden, wo sie sich durchdringen, zusammenlegen und einer höheren, repräsentativen Einheit verbinden, welche im Bertfe der Zeit alles Bilbliche verliert. Ausdrücke wie: "die Pflanzen Lafen. Die Kraft des Bolkes. Der Druck des Alters. Die Blüte : Jugend. Die Rrise der Revolution" haben für uns fast den aratter des wirklichen Ausdrucks.

Recht lehrreich ist auch die Vergleichung der allgemeinen und wonderen Begrisse. Wie aus meiner Darstellung sich ergibt, ist Wort die Repräsentation zahlreicher Einzelwesen in allem dem is sie Uebereinstimmendes haben. Wie der Glanz einer Beere m Auge etwas Esbares repräsentirte, so möge in der Urzeit die iurzel prat (Braten, Brot, Wildpret) dieselbe Eigenschaft reprästirt haben. Ein solches Wort repräsentirt nun offendar etwas inz Specielles, es umfaßt aber mit der Zeit eine ungeheure Menge in Gegenständen. Diese differenzirten sich demnach mit der Zeit urch Sonderwörter und es trat dann jene Wurzel in eine abstracte ine, wo sie — etwa Speise bedeutend — alle jene Einzelbegrisse präsentirte.

Wenn es nun Indianervölker gibt, welche fünf oder sechs Bäumit Worten bezeichnen, denen aber das allgemeine Wort Baum lt, so ist dies leicht zu begreifen. Die Bäume waren ihnen nur Nuß= Apfel= Birnenträger. Die Charakteristik der Gestalt des Bau= mes war ihnen noch nicht aufgegangen, sie hatten dafür keine Repräsentation oder Abstraction.

Wir finden deshalb bei gewöhnlichen, ungebildeten Menschen eine Art Rückbildung b. h. Zurückführen des Abstractums in den concreteren Begriff. Französisch oie ist avica, der Bogel, das Bieh ist für viele Banern ihre Kuh oder Ochse, das Buch galt das ganze Mittelalter hindurch, wie noch heute die Schrift für die Bibel u. s. w.; froment (fromentum) ist den Franzosen Weizen, Korrfür uns Roggen, für die Amerikaner Mais.

Mit anderen Worten, wie das Concrete durch Repräsentation sich zu einem erhöhten, abstracten Begriff umgestaltete, so fallen durch Rückbildung Abstracte wieder in die concrete Bedeutung zurück.

Man kann sich die Entwicklung der Sinne auch in folgender Reihe als eine fortgesette Repräsentation benken: Der localifirte Geschmacksfinn ift eine Repräsentation für das dem Körper Zuträgliche oder Nachtheilige, der mit ersterem zusammenhängende Geruch finn desgleichen, er repräsentirt gleichzeitig ben Geschmackfinn, ift eine Verfeinerung besselben und wirkt deshalb in größere Ferne. Der Gefichtsfinn giebt vollkommenfte sinnliche Repräsentation über Gro Be, Lage und außerdem alle durch die früheren Sinne erschlossex-en Eigenschaften bes Dings. Un den Gesichtssinn schließt sich menschliche Sprache an, das Wort repräsentirt die Gesichtsvorstelluaber mit allen durch die anderen Sinne, namentlich den Tast Tan erschlossenen Gigenschaften. Die bereicherte Erfahrung reinigt Borftellung von den Zufälligkeiten, erschließt immer mehr Gicsen schaften des Dings und so tritt nun eine stets vollkommnere Bor stellung repräsentirend hinter die vorhergehende.

Ich weiß wohl, daß meine Darstellung der gewöhnlichen passen jassung geradezu widerspricht, welche Repräsentation sich denkt eine Symbolik, die durch sinnliche Darstellung etwas Geistiges

schaulich macht, als z. B. burch ben Gesichtsausdruck Charakter ober Stimmung eines Menschen, durch den Kreis die Ewigkeit, durch die aufgehobene Hand den Gibschwur u. s. w.

Aber der Lefer bedenke, daß die geistige Borstellung der feinste, interesseloseste, zugleich getreueste Rester des Dings ist, daß das Spiegelbild in unserem Auge doch immer noch in einem materiellen Rapport zu dem Gegenstande steht, die Repräsentation hier also eine direkt bedingte und darum oft täuschende ist, während es zum Wesen des Repräsentativprincips gehört, daß dasselbe uns den ganzen von allen Sinnen erschlossenen Gegenstand wachruse.

Wer sich zu bieser Anschauung aufschwingen kann, das Reprässentativbild in dem Begriff, der Idee, dem Letzten und Vollkommensten, zugleich in dem Geistigsten und von der körperlichen Einwirkung Freiesten zu finden, dem ist das Wirken und Schaffen der Sprache auf einmal klar, der sieht dieselbe auch nur als eine natürliche Fortssetzung des gesteigerten Aufsassungsvermögens und zwar von jenem Punkte an, wo sich dieses durch das Mittheilungsvermögen selber Klarer wurde und beständig erhöhte.

Ich niehme also das Denkbild als höchste und letzte Repräsenstation der Wirklichkeit an. Dieses Denkbild steht in direktem Zussammenhang mit dem Worte.

Wenn wir — unseren Sinnen zum Trotz — wissen, daß sich die Erde bewegt, so ist dieses Denkbild eine Repräsentation von unsähligen Erscheinungen. Repräsentirt wurde diese Wahrheit durch das Wort des Galisei, das nun von allen Gebildeten des Erdkreises wiederholt wird.

Die Sprache ist zugleich eine Vermählung des Gesichtsinns mit bem Gehörsinn, jener beiden höchsten Sinne, über welche hinaus keinethierische Vervollkommnung mehr möglich war. Die Brücke, welche über den Rubikon geschlagen wurde, der Thier- von Menschenleben trennt, ist die Sprache, das echt menschliche, rein geistige Princip.

Durch sie ist der Reslex der unendlichen Außenwelt mit all ihren Bundern und bewegenden Kräften ermöglicht.

Auch sie trat einmal zuerst in die Erscheinung, als unbedeutensber, stammelnder Laut. Bon diesem Ursprung — einem weltshistorischen Moment, wie kein zweiter auf unserer Erde, sollen die nächsten Abschnitte handeln.

## Das Wesen ber Sprache in ihren Uranfängen.

lleber dieses Thema sind von den bedeuteudsten Männern schon viele Bücher geschrieben worden und es ist in der That eine Aufsade, die jeden Denkenden verlocken muß. Wir alle fühlen, daß eine uns durchaus bekannte Sache, eine Fähigkeit, die mit unserem eigenen Selbst aufs innigste verwachsen ist, ein so specifisch Wenschliches, daß ohne dieselbe die Wenschen in die Thierheit zurücksallen müßten, uns in der Sprache entgegentritt und doch ist das "Wie, wann, woher" ein Käthsel, dessen versuchte Lösungen mehr die Schwierigsteiten der Sache aushellen als beseitigen.

Und boch ist das Princip des Lebens — Entwicklung durch Disserenzirung — bei keinem anderen Gegenstand so auffällig und sonnenklar. Die Darwin-Hädel'sche Theorie hat, wie dies Schleicher hervorhebt, auf keinem Gebiet eine so glänzende Bestätigung gefunden, als auf dem der Sprachwissenschaft.

Daß Niederländer und Hochdeutsche heute nicht im Stande sind einander zu verstehen, weiß jedes Kind. Doch hatten beide ursprüngslich Eine Sprache. Sie hatte sich im Verlaufe der Jahrhunderte so differenzirt. Der Kömer ahnte nicht, daß die barbarischen Laute der germanischen und gallischen Sprachen mit den Worten seiner

eigenen hochgebildeten Sprache stammverwandt seien, sowenig als die Deutschen vermutheten, daß die heiligen, so fremdklingenden Tone der Sanskritsprache nichts weiter als eine Differenzirung einer ursprünglich gemeinsamen Ursprache seinen, aus der auch die deutsche Sprache hervorgegangen. Und doch hat die Sprachwissenschaft dies unwiderleglich bewiesen.

Nichts hindert uns anzunehmen, daß die menschliche Sprachenur Einmal ersunden worden sei, daß der dieser Gabe theilhaftige Thierstamm damit bald eine solche Ueberlegenheit über die anderen Thiere gewonnen habe, daß sich eine scharfe Grenze — größer als zwischen dem gebildeten Europäer und dem Wilden gezogen und daß damit ein Rücksall in das Thierseben für immer unmöglich wurde.

Denn die Sprache steigert in so hohem Grade die Macht der "redenden Wesen", daß eine Concurrenz für die übrigen Thie et sortan ersolgloß bleibt. Die Vereinigung zu gemeinsamem Thu die Berathung und Verständigung, sowie das Festhalten gemache Ersahrung sind drei so gewaltige Factoren menschlicher Ueberlege heit, daß sie allein schon die künstige Herrschaft über alle ander Naturwesen erklären.

Das Bedürsniß der Sicherheit hat wohl auch vielen Thierstas Heerdenleben, oder das Leben in Gemeinschaft angezüchtet. Nicht au verwundern ist es, daß dies gemeinsame Leben fast nur Bestanzenfressern vortommt. List, Grausamteit, Tücke, Blutgier, Wollight, welche den Raubthieren angeboren sind, vermögen nicht 311 Sympathie zu führen, die der Ursprung und das fortdauernde Barn der Geselligkeit ist.

Es werden uns, seitdem der Mensch den hereditären Hochnessen abgestreift und das Thierleben mit mehr Liebe zu beobachten begon se hat, höchst merkwürdige Züge von Sympathie bei den geselliss' Thieren berichtet. Brehm begegnete in Abyssinien einer grospeerde von Pavianen, welche ein Thal durcheilten; ein Theil beschen hatte schon den jenseitigen Berg erstiegen, die andern was

noch unten. Diefe letteren wurden von hunden angegriffen, aber alsbald stürzten die Alten von den Felsen hernieder mit offenem Rachen und so wüthendem Geheul, daß die Hunde entsetzt die Flucht ergriffen. Man trieb sie wieder zum Angriffe, mahrend diefer Beit hatten alle Paviane die Höhen erklommen, nur ein junger von etwa sechs Monate war auf einem Felsblock von einer Meute Hunde um= ringt und ftieß Jammergeschrei aus. Da fah man eines der ftarksten Rännchen von der Höhe wieder herabkommen, geradeswegs auf das Junge loggeben, es in seine Arme nehmen, liebkofen und bann im Triumph forttragen; die Hunde waren zu sehr überrascht, um sich zu widerseten. Ein andermal war ein langgeschwänzter Affe von einem Adler ergriffen, es war ihm aber gelungen sich an einem Baumaste festzuhalten, und er schrie jämmerlich um Hilfe. Alsbald stürzt die ganze Bande mit höllischem Lärm herbei und zerzauft ben Räuber to nachdrücklich, daß diefer felbst froh war, davonzukommen. Wenn ein gefangener Pavian wegen einer Unart bestraft werden soll, suchen ihn die übrigen zu beschützen. Der Capitan Stansbury sah am Salzsee einen alten, blinden Belikan, der dick und fett war und von feinen Kameraden genährt wurde, Blyth sah indische Raben mehrere ihrer blinden Brüder füttern. (Radau R. d. d. m.)

Wie gesagt, die Grundlagen menschlicher Tugenden und Laster sinden sich schon bei den Thieren im Keim oder mehr oder weniger entwickelt. Die Geselligkeit wurde aber bei den Menschen durch die Sprache auf einen Höhepunkt gebracht, der nicht genug erwogen werden kann, und der sich schon gleich bei den ersten Ansängen dieser Bundergabe muß geltend gemacht haben. Dies wird sich aus folgens der Betrachtung ergeben.

Die gemeinsame Vertheidigung der Thiere gegen ihre Angreiser ersolgt, wenn auch eine Art von Verständigung möglich ist, doch nur in der Beise, daß jedes für sich mit List und Stärke dem Gegner zu schaden sucht. So roh und unvollkommen nun auch die erste menschliche Sprache gedacht werden mag, immer müssen wir doraussehen, daß die Menschen im Stande waren, ihre verschiedenen

Erfahrungen, Bevbachtungen u. s. w. einander mitzutheilen; es war also schon in der frühesten Zeit ein Contact, ein Zusammenwachsen der Intelligenz möglich. Was dieses aber heißt, wie ungeheuer die Wirkung vereinigten Geistes ist, das muß jedem sonnenklar sein, der am Schlusse der Jahrtausende erwägt, was die Wenschen durch planmäßig vereinigte Kraft erreicht haben.

Man vergleiche ferner die bewußte Tradition auch der unvoll= tommensten Sprache mit dem nur angezüchteten Repräsentations= vermögen der vollkommensten Thiere und man wird bei ersterer eine ungeheuere Ueberlegenheit annehmen muffen. Angezüchtet ift bem Thiere jegliches Mittel zur Erhaltung feiner Existenz, Renntniß der Gefahren, Aufsuchen der Nahrung, Wanderung nach wärmeren Klimaten und oft leitet sie dabei der Inftinkt mit einer Zuverläffigteit, die wir dem höher bewußten Leben nicht zuschreiben können. Aber welch ein Unterschied ist zwischen der Mittheilung einer Erfahrung burch das Wort und der nur angezüchteten! Generationen vergeben, bis die Furcht vor einem bestimmten Gegenstand ober die Reigung zu einer bestimmten Speise g. B. jur generellen Gigenschaft einer bestimmten Thierklasse wird. Sie ist bann portrefflich jum Bermeiden und Aufsuchen befähigt, ich gebe es zu. Man dente nun aber dagegen einen Urmenschen, ber mit einem Worte eine viel= leicht in seinem gangen Leben mühsam gemachte Erfahrung seinem Rinde mittheilt! Mit Ginem Worte, in Ginem Augenblick, es ifte Fif wunderbar, es erfüllt uns mit ehrfürchtigem Staunen!

Nur so läßt sich die traditionelle Erfahrung der Erhaltung des Jes Feuers erklären, jenes mächtigen Bundesgenossen des Menschen zu, welches die Griechen gegen den Willen der Götter den Menschen zu, welches die Griechen gegen den Willen der Götter den Menschen zu, wen geschenkt glaubten — so staunenswerth erschien ihnen dieser Besitz zh: Es ist dies nämlich eine außerordentlich complicirte Erfahrung und zuh kein Thier hat es vermocht sich dis zu ihr emporzuschwingen. Nuzu ur durch die ebenso wunderbare Gabe der Sprache konnte der Mensch diesen höchsten Triumph des Erfahrungslebens gewinnen. Stup sie um Stufe mußte er der Erfindung näher rücken, Bater dem Sohnen,

Sohn dem Enkel irgend eine neue Ersahrung mittheilen, dis endlich an einem welthistorischen Tag die erste Möglichkeit der Erzeugung des Feuers einem Menschen gelang. Als sie einmal vorhanden war, da geschah es, wie mit allen wichtigen Ersindungen, sie theilte sich durch die Sprache immer größeren Kreisen mit und begann ihren welthistorischen Gang, ihre großartige Entwicklung. Hier erwäge man auch jenes Wunderbare der Sprache, daß sie ganz weit außemanderliegende Repräsentationen, die in dem Geiste eines Thieres sich niemals vereinigen werden, mit Leichtigkeit zusammendinden kann, in diesem Fall mindestens durch drei Worte: Holz — reiben Feuer.

Ich wiederhole hier nochmals, was ich in dem vorigen Abschnitte gesagt: die Sprache ist der Rubikon, den kein Thier zu überschreiten wagen wird, wie Max Müller sagt, welcher denn auch zur Erläuterung dieses Satzes die Worte Locke's ansührt "daß das Vermögen der Abstraction den Thieren durchaus nicht innewohnt und daß das Vassensten allgemeiner Ideen einen wesentlichen Unterschied zwischen Wenschen und Thier begründet und ein Vorzug ist, den die Fähigsteiten des Thieres keineswegs erreichen können." Diesen Vorzug nennen wir Vernunft, ihr Ausdruck und Werkzeug ist die Sprache.

Das sind aber für uns Alles nur Worte, so lange wir nicht das Wesen der Sache ersassen können. Das Wesen einer Sache liegt aber nicht in den ungeheneren Folgen, die ein bei seinem ersten Austreten oft unscheindarer Gegenstand gehabt hat, sondern in der Entwicklungsmöglichkeit, in jener Eigenschaft, welche ihn auf allen Stufen der Entwicklung niemals verläßt und welche sich immer breiter und beutlicher entfaltet.

Derartige Culturmomente sind: das Werkzeug, das Feuer, der Ackerbau. Betrachten wir das erstere genau, so liegt sein Wesen, sowie seine Entwicklungsfähigkeit darin, daß es jeder Beränderung sähig ist und nur so lange den Menschen beschwert, als er eine Birkung mit demselben hervorbringen will. An die Stelle der fortgeslehten natürlichen Züchtung trat die Vervollkommnung des Werkzeuges.

In ähnlicher Weise mögen wir die Grundeigenschaften des Feuer bes Aderbaus durchbenken.

Das Wesen der Sprache liegt nun offenbar in einem höher-Grade der Bewußtheit. Bewußtheit beginnt da, wo überhau thierisches Leben anfängt; ich glaube im vorigen Abschnitte klar ; macht zu haben, wie sich mit den Repräsentativsinnen dieses Bewuf sein steigert, aushellt, an Intensität gewinnt. Beachten wir aber b unzweifelhaften Umstand, daß unsere Erinnerung nur bis auf } Reit zurückgeht, wo wir sprechen konnten, d. h. bis auf die Reit n wir anfingen Menschen zu werden. Es sind ganz bestimmte Wort welche diese Erinnerungen der allerfrühesten Kindheit wachrufen (ich erinnere mich beispielshalber eines Vorfalls aus meinem zweiten Lebensjahre). Es ift demnach der Schlußerlaubt: Wie der Repräsentativ sinn des Gesichtes die Dinge zu einem höchsten Grade der Deut lichkeit bei den Thieren erhebt, so daß sich alle früher durch die niederen Sinne erschloffenen Eigenschaften: Raum, Rörperlichkeit Härte, Geschmack, Form u. f. w. darin vereinigen und dieser Sin die Dinge erst recht eigentlich gegenständlich macht: ebenso überbiet die Sprache dieses höchste thierische Bewußtsein um einen bedeuter den Grad; das sprachliche Denken leuchtet so hell, daß das frühe thierische Vorstellen aus unserem Bewuftsein schwindet, ahnlich w das Licht der Sterne vor dem Sonnenschein erlischt. Oder auch alle früheren Gesichtsvorstellungen haben sich nachmals an die Wort angeheftet, find in diese hineingeschlossen, die Dinge existirten für un erst von dem Tage an, wo wir ihre Namen kennen lernten: da da Wort, wie wir zeigen werden, den Mittelpunkt der Vorstellunge ausmacht, fo können nur die an Worte angereihten Vorstellungen i unserem Gedächtnisse haften und sich erneuern. Das frühere Sehe war Vorbereitung zu einer ersten lebhaften Auffassung, die mit det Wort in bas vollere Bewußtsein tritt.

Dieser höhere Grad der Bewußtheit, worin hat er seinen Grunt Warum kann die in Worten tonende Seele so Großartige wirken? Warum erhöht sich das beginnende geistige Leben der be ben Repräsentativsinne — Gehör und Gefühl — zu einem reinsgeistigen menschlichen Leben? Warum sagen wir vom Menschen: Denken, wissen, schließen, urtheilen? Ist es nur das tönende Wort, welches diese hochgesteigerte Geisteskraft ermöglichte oder wäre diese auch auf andere Weise zu erreichen gewesen?

Auf letztere Frage zunächst die Antwort, daß uns die durch Zeichensprache entwickelte Vernünft der Taubstummen, sowie die wichstige Ersindung der Schrift beweisen, daß auch eine Gesichtssprache möglich ist, also wohl auch auf dem Wege allmählicher Entwicklung möglich gewesen wäre. Warum die Lautsprache naheliegender, besquemer, natürlicher war, darüber ließe sich ein eigenes Kapitelschreiben.

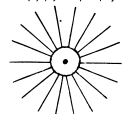
Mit der Umsetzung der höchsten Repräsentation durch den Gesichtssinn in das tönende Wort beginnt eine neue Kraft, die ich die Kraft des Gedächtnisses nennen will, weil die Sprache kein besseres Bort für die Sache hat.

Aus der Mittheilungsbedürftigkeit ging das erste Wort, mit welchem die menschliche Sprache ihren Anfang nahm, hervor. Es entstieg bem unbewußten Drang, in dem Mitwesen eine gleichar= tige Borstellung zu erwecken, unterschied sich also badurch von hierischen Lauten und Thiersprache, daß diese nur der Empfindung Ausdruck verleihen oder ein gleichgeartetes Wesen zu einer bestimm= im Thätigkeit veranlassen will. In beiden Fällen geht die Thier= prache nicht über die Repräsentationsreihe hinaus, welche ihren Höhe= und Schlufpunkt in ber Gesichtsvorstellung hat, im Gegentheil fie bleibt meist unter derselben, da sie nicht im Stande ist die ganze Reihe zu bewältigen und zusammenzusassen, wie sich leicht jeder über= keugen kann, wenn er den — doch schon durch menschliche Erziehung iber das Thier erhobenen — Hund winseln, heulen, seinen Herrn token, an der Thür krapen hört und sieht. In diesem tritt uns das klägliche Bild des Taubstummen (des unerzogenenen) entgegen, ber auch nicht im Stande ift, seiner Borstellnng einen abäquaten

Ausdruck zu geben, und dessen angstwolles vom Affette beherrschtes Bemühen so sehr unsere Rührung und unser tiefes Mitleid erweckt.

Mag das erste menschliche Wort einen noch so vageu und allsgemeinen Inhalt gehabt haben, ich nehme beispielsweise wieder an, es habe prat gelautet und habe die Vorstellung des Essens erweckt, es beginnt mit ihm eine wunderbare Wirkung, nämlich die der Sonderung. So oft sich etwas Esbares darstellt, ertönt das Wort prat und ruft den Gesährten. So ist es denn nur natürlich, daß dieses Wort mit der Zeit eine große Anzahl von Vorstellungen zusammenbindet, sie als sester Punkt sixirt und so oft dieses Wort in der Seele ertönt, sich diese zusammenhängenden Vorstellungen in der Seele mehr oder weniger klar reproduciren. Hier kommen wir dem Wesen der Sache näher, hier sinden wir in dem ersten Entwicklungskeime der Sprache bereits die Eigenschaften, welche den kleinen Quell zu jenem ungeheueren Ocean zu steigern vermochten:

1) Das Wort wird zur höheren Repräsentation (im Sinne ber im vorigen Abschnitte gegebenen Erklärung), seine Wirkung ist eine durchaus symbolische, d. h. immaterielle, geistige. Das tönende Wort und die Vorstellung des Essens bilden den Mittelpunkt und um diese gruppiren sich im Kreise eine große Anzahl von Vorstellungsreihen. Graphisch ließe sich dies etwa solgendermaßen verdeutlichen. De



Bunkt in der Mitte bedeutet das tönent Wort, der Kreis die Vorstellung des Essen die divergirenden Linien die zahlreichen Bostellungsreihen, welche erweckt werden, der Kreissegmente aber die den Menschen bes ders interessirende Eigenschaft der Dir

eßbar zu sein. So sinnlich hier noch alles zuzugehen scheint wenig man den Urmenschen zu überzeugen vermöchte, daß z. B vorliegende Ruß und sein Wort prat nicht eins und da wären, so wird es doch jedem Denkenden einleuchtend, daß hie höhere Repräsentation, das was in unserem Denker Ubstraction so wichtig wird, bereits begonnen hat.

- 2) Die Möglichkeit, mit diesem Worte bei dem Nebenmenschen ne gleiche oder analoge Vorstellung zu erwecken, erhöht den Grad er Gewißheit. Entwicklungspunkt des Wissens, welches über ie sinnliche Besangenheit und Bedingtheit sich erhebt, und einen öheren Grad der Bewußtheit ausdrückt. "Quod semper, quod ubique, nod ab omnibus creditum est" mit diesen Worten suchte die kathosiche sirche ihren Dogmen den Charakter der Gewißheit zu rleihen.
- 3) Ans dieser Eigenschaft ergibt sich ferner das geistige Gemeinben, welches ich schon erwähnt habe.
- 4) Das tönende Wort hat eine commemorative Wirkung, ie sich jeder leicht überzeugen kann, der einen Bers, einen beson= xen Wortcomplex, wie er sagt, nicht los werden kann. Das ist die igenthümlichkeit des Gehörsinns; wer hat es noch nicht ersahren, af eine Welodie ihn tagelang versolgt? Flüchtiger und uicht so an= auernd sind die Gesichtsvorstellungen. Woher kommt dies wohl? habe darüber meine eigene Ansicht.

Bekanntlich hat das Auge innerhalb gewisser Grenzen eine krommodationsfähigkeit, je nachdem es einen näheren oder ferneren Begenstand genau betrachten will. Auch das Gehör hat diese Accom= nodationsfähigkeit, wir hören deutlich den leise Klüsternden, während iel lauterer Lärm nur als dumpfes Geräufch gleichzeitig vernommen <sup>0ird.</sup> Dies nannte man bisher das Intendiren der Seele; ich bin eft überzeugt, daß es nichts weiter ist, als eine Accommodation des Behörorgans und jeder wird meiner Meinung sein, der sich selbst Cobachtet, wenn er z. B. auf ein fernes, kaum merkbares Geräusch Mhorcht. Aeußerlich wird diese Accommodation bei den Thieren ddurch unterstütt, daß sie die Ohrmuschel dahin drehen, wo der Mall herkommt, oder zu erwarten ist. Diese Accommodation des Behörs, die man sich so denken muß, daß sich dasselbe für einen kwissen Grad der Tonstärke vorbereitet (denn von Nähe oder ftrne, Richtung und dgl. weiß es ursprünglich nichts) bewirkt, daß <sup>dasselbe</sup> viel weniger ein passiver Sinn ist, als man gewöhnlich annimmt, daß es vielmehr im Stande ift, einen großen Theil des Hörbaren auszuschließen und nur für eine gewisse Sphäre zu functioniren.

Nun ist außerbem das Reich der Töne schon an und für sich viel beschränkter, als das Reich des Sichtbaren und durch die genannte Exclusion wird es noch bedeutend herabgemindert.

Es haftet bemnach der Gehöreindruck viel länger in dem inneren Organ, als der Gesichtsausdruck, der rasch durch einen anderen verbrängt wird. Dies wird jedem klar sein, der überlegt, daß der Schall eines ganzen Satzes oft unwerstanden in sein Ohr gedrungen und daß er erst hernach den Sinn desselben zu seinem Bewußtsein sührte.

Die commemorative Wirkung des Wortes liegt also in der vielgering eren Inanspruch nahme sowohl des Gehörsinns als solchen als auch seiner innerlichen, geistigen Repräsentation; mit anderen Worten wir hören viel weniger Dinge, als wir sehen, die Eindrücke des Gehörs haften an und für sich schon länger, als die des Gesichts (ich meine hier nicht physiologisch die Dauer der Licht= oder Schontwirtung auf den optischen oder Gehörnerven), weil sie nicht so rach durch einen anderen Eindruck verdrängt zu werden pslegen, un ser geistiges Hören sich also nicht auf so rasche Auseinandersolge der Wahrnehmungen eingeübt hat, \*) und das Hören gleichzeitig ein innerlich aufregenderer, mächtiger unser Seelenleben erschütternder, schreckhafterer Sinn ist, als das Sehen. \*\*)

5) Von besonderer Wichtigkeit ist es auch, daß die höhere Respräsentation oder Abstraction sich nicht an ein Gesichtsbild anheste, sondern durch ein Gehörbild symbolisch angedeutet wird. Denn das jeweilige Erscheinen des Gegenstandes ist doch ein ganz specieller Gesichtseindruck, der die früheren Gesichtswahrnehmungen zwar als Erinnerung erweckt, sie aber, im Vergleich mit dem augenblicklich

<sup>\*)</sup> Man bente, wie verwirrt wir werden, wenn viele ungeordnete Tone fich geltend machen.

<sup>\*\*)</sup> Nichts ftort unfer Rachbenten fo, an nichts gewöhnen wir uns ichwerer, als an felbst unbedeutende Geräusche.

geschauten, bebeutend in den Hintergrund stellt. Nur ein reine & Symbol, womöglich ein sehr einsaches, ist im Stande alle früheren Borstellungen mit gleicher Stärke erscheinen zu lassen. Das vermag heute ein geschriebenes Wort, das vermochte aber in der sprache losen Zeit ein Gesichtsbild nicht aus dem oben angegebenen Grunde. Die Ersindung oder Entstehung der Sprache als Lautsprache war also möglicher.

6) Denken wir uns in jene Zeit, wo die ersten redenden Menschen auch nur eine ganz kleine Anzahl von Worten hatten, und es ist wahrscheinlich, daß dieser ganz kleine Vorrath erst das Ergebniß einer unglaublich langen Zeit und Entwicklung gewesen ist — nehmen wir es aber immerhin an, daß sie es z. B. schon bis auf sechs Worte gebracht hatten und stellen wir Betrachtungen über das Geistesleben an, welches durch diesen kleinen Vorrath ermöglicht wurde.\*)

Bunächst bitte ich ben Leser sich vorstellen zu wollen, daß es Fälle gibt, wo auch uns, den heutigen redenden und denkenden Menschen Denken und Reden unmöglich wird und wo wir uns ganz wie das sprachlose Thier verhalten. Derartige Fälle sind z. B. Augendlicke höchster Lebensgefahr, wo es nur den Wenigsten gegeben ist, menschlicke Besonnenheit zu bewahren. Der arme Knabe, welcher dem Ertrinken nahe, zappelt, greift, schreit, er fühlt und handelt in dem Augenblicke nicht anders, als ein ertrinkendes Thier; behält er aber soviel Besonnenheit, daß ihm ein in seiner Seele tönendes Wort eine fernliegende Vorstellung erweckt, der er sein Leben versdanken kann oder die den Schmerz seines Todes erhöht, so hat der Mensch die Oberhand in ihm; das vermag kein Thier! Dieses Beispiel liegt mir nahe, da ich selbst einmal als Knabe in dieser Lage war und mir heute noch gegenwärtig ist, wie in der furchts

<sup>\*)</sup> Es ist nachgewiesen, daß in manchen Kohlendistrikten Englands ber ganze Bortvorrath ber armen, ungebildeten Arbeiter sich auf 300 Wörter beschränkt, während die englische Sprache einen Reichthum von nahezu 45,000 Wörtern besitzt.

1

baren Tobesaugst ber Gebanke an meine Eltern und ben Schmerz ben ihnen mein Tob verursachen würbe, urplöglich sich barstellte.

Es ist nun wohl sehr begreislich, daß obige sechs Worte nicht wie heute, wo der Strom der ungeheuer bereicherten Sprache beständig unsere Seele durchzieht und durchklingt, das Geistesleben jene Urmenschen beherrschten, sondern es waltete noch durchweg thierisch Vorstellungsseben und nur hier und da wurde eines jener Worte durch die verwandte Vorstellung wach gerusen und zur lautlichen Aenßerung gebracht.

Aber es war mit diesem kleinen Wortvorrath eine Möglichleit gegeben, die dem Thier durchaus abgeht, nämlich das tonende Wort vermochte auf zweierlei Beise Borftellungsreihen zu binden, bie fonst ihrer Natur nach immer gesondert geblieben wären und zwar a) Indem es bei den verschiedenartigften Gegenständen, mit denen 3. B. der Mensch eine bestimmte Verrichtung vorzunehmen sich gewöhnte, sicher neuernd, zuerst laut und dann auch innerlich mittonte, bleibt es in der Secle ruhen und vermag bei dem geringsten Anlasse erweckt zu werden und dann auch jene gebundene Borftellungsreihe zu erwecken. Es ist hiebei eine gewisse Befreiung von der Abhängigkeit augenblicklicher Sinneswahrnehmung, der das Thier gehorcht, nicht zu verkennen — es fällt mir natürlich nicht im Entfernteften ein, fagen zu wollen, daß der Mensch willfürlich denken lernte, soweit wird ers niemals bringen! aber doch mit viel größerer Leichtigteit vermochte sein Wille (woher nun immer deffen erster Answh tam, von sinnlichem Bedürfniß u. f. w.) jenes Wort wachzurufen und damit die ganze Vorstellungsreihe zum Bewußtsein zu bringen. Und wenn wir heute im Stande find, über eine Sache, einen Gegenstand zu reflektiren, so ist das die hohe Entwicklung jenes ursprünglichen Reims. Diese Leichtigkeit der Erwedung ift eine beginnende handhabung großer — natürlich noch fehr verschwom mener — Vorstellungs-Complexe. In dieser Handhabung sind wit jett soweit vorgeschritten, daß unsere Seele, wie die Finger bes Klavierspielers über die Taften, so über die Worte dahinfliegt 12nd

biesen entsprechenden Complexe wach ruft. In meinem gegebenen viel hätte sie sich mühsam auf dem mühsam erworbenen noch unvollkommenen und roben Instrumente mit sechs Taften ein= it. Aber es war der Keim jenes höchst vollkommenen, wunderbaren tzeugs, der menschlichen Sprache, es war der Anfangspunkt der schlichen Vernunft, des Höchsten, was wir kennen. Es leuchtet daß der Mensch auch damals schon durch eins jener sechs Wörter einer beliebigen Wahrnehmung eine Borftellungsreihe in Berung feten konnte, die bas Thier niemals an diefelbe knupfen ite. Es beginnt hier also auch das Gebiet der Combination. Bergessen wir aber auch nicht, daß das Sprechen ursprünglich ttheilung ift und ben Menschen lange Zeit nichts anderes t, bis ihnen endlich die wunderbare Erleuchtung aufging, daß em sie für andere redeten ihr eigenes geistiges Wesen eine ungeer gesteigerte Araft erhielt. Nun gut, der redende Mensch jener kit gewöhnte sich durch das ausgesprochene Wort eine Vorungsreihe bei dem Angeredeten erwecken zu wollen; er gewöhnte ferner durch das gehörte Wort seine Vorstellungsreihe dem llen des Redenden unterzuordnen. Was Wunder, wenn dies rt allmählich eine folche Energie gewann, daß es ihm schien, als ne er über daffelbe nach freier Willfür verfügen? Dag es sich chsam auf seinen Befehl einzustellen schien, daß er allmählich ite über daffelbe wie 'über eins seiner Organe Herr zu werden? ) ist es — von diesem Gesichtspunkte aus — nicht natürlich, daß mbinationen möglich wurden, sei es durch den Discursus, das und Herreden zweier Menschen, sei es durch ein nachmals aus erwachsendes Mit sich felbst reben, die auf andere Beife mals sich eingestellt hätten.

hing der Sprache unbedingt abhängig gedacht werden muffen, id so in die nebeleingehüllte Urzeit einen Grenzstein und Wegweiser iswestangen.

Beiger meint: "ber Mensch hat allein Bewußtsein bes Besehenen und eine bewußte Wahrnehmung ber Dinge. Das Thier hingegen hat von dem was es sieht, kein Bewußtsein, als hochstens in Folge einer Zufälligkeit in einzelnen lichten Augenblicken." Das scheint ein Spielen mit Worten, benn ein Empfinden ohne Bewußtsein ist mir ein Unding. Ferner meint Beiger, indem er die Grenz linie zwischen Thier und Menschen zu ziehen bemüht ist: "De feinen natürlichen Waffen wehrt sich ein Thier vortrefflich; aber sein Leben oder Tod mag davon abhängen, daß es einen Stein, Ser vor ihm liegt und blog vorwärts gestoßen hinreichen würde, fei Iten Gegner zu gerschmettern, auf benfelben berabwälze; es ftirbt, Dine sich zu einer solchen Ueberlegung zu erheben und die äußerste Noch macht es niemals erfinderisch. Denn es hat keine Anschauung von bem Steine und feine Vorstellung von feiner Bewegbarteit und ihrer erst zu erwartenden Wirkung, die es doch, wenn sie ihm unmittelbar über dem Haupte droht, seinerseits zu erwarten und zu meiden versteht. Noch weniger kann es jemals zu einem Geräthe ober gar Werkzeug gelangen, da die beiden Wege, die zu beren Gr findung führen, Absicht und Zufall ihm gleich verschloffen fin D." Bei dem Menschen seien in diesem Falle die Fähigkeit zu schliesen und Vorstellungen — für Zweck und Mittel — zu vergleichen nöt 5 ig. "Ein noch so begabtes, nur nicht denkendes Thier wird, wenn vor Hunger verschmachtend, nur durch eine Schlucht, über die es micht setzen kann, von reichen Früchten abgeschnitten ist, sich keine Bride aus einem vor ihm liegenden Baumstamm bilden, da es ihn richt einmal in eine andere Lage zu denken oder sich seiner aus einer früheren Wahrnehmung in einer folden zu erinnern, geschweige an bieselbe Schlüsse zu knüpfen vermag\*). . . . Es ist schon ein Bunber

<sup>\*)</sup> Der Biber thut viel mehr als dies. Er ersieht sich am Bache einen geeigneten, windstillen Plat, nagt den Baum so an, daß er nach der richtigen Seite fallen muß und das Wasser staut, besestigt dann diesen natürlichen Damm mit Reisig und Erde, ist ein trefflicher Ingenieur ohne Sprache und ohne quadratische Gleichungen.

thierischer Intelligenz, wenn sie im Verkehr mit den Menschen einzelne Geräthe derselben bis zu einem gewissen Grade gebrauchen letnen und sie treten damit eigentlich über den natürlichen Kreis der Thierheit schon hinaus. Aber sich einen Gegenstand bereiten können sie niemals lernen, theils weil es für sie keine Gegenstände gibt, theils weil sie nicht nach dem bloß Vorgestellten streben, und also, da das zu Schaffende nicht vorhanden ist, alles Nichtvorhandene aber bloß als Vorstellung wirkt, überhaupt nichts schaffen können und dies ist einer der entschiedensten und beständigsten Gegensähe zwischen Wensch und Thier, da hier in der That auf der einen Seite alle Wenschen, auf der anderen alle Thiere ausnahmslos einander gegenüberstehen!"

Diese ganze Deduction scheint mir an dem Grundirrthum zu laboriren, daß sie das menschliche Denken als ein specifisch verschiedenes und nicht aus den thierischen Anlagen in natürlicher Fortzentwicklung entstandenes, nach gleichen Zielen strebendes und gleiche Wittel, wie das thierische Vorstellen, anwendendes auffaßt, sondern doctrinäre Phraseologie, welche der geniale Geiger doch sonst so siegreich zersprengt, an die Stelle des Thatsächlichen setzt. Ich will versuchen, dieselbe im Einzelnen zu widerlegen.

Daß das Thier auch ganz richtige Schätzung von der Wirkung der äußern Dinge besitzt, beweist, gegenüber dem von Geiger angesührten nicht gerollten Stein, u. A. der Ameisenlöwe, der einer vorsübereilenden Ameise Sand entgegen wirst, damit sie den schrägen Abhang hinab in seine Grube falle, beweisen die Affen, die von ihren Blättersitzen herab die Vorübergehenden mit Nüssen und Zweigen wersen. Für die Thiere gibt es Gegenstände so gut wie für den Renschen: aus Halmen, Reisig, Wolle, Federn bereitet der Vogel sein tunstvolles Nest, aus Wachs die Biene ihre Zelle, aus eigenem Sast die Spinne ihr Netz, aus Nadeln die Ameise ihren Bau und ein großer Baukünstler ist der Viber. Alle diese Dinge werden erst bereitet, die Thiere müssen demnach das Material zum Theil in der Außenwelt aufsuchen, es ist für sie ein Gegenstand, auch Nest,

Zelle, Gang u. s. w. existiren nur in ihrer Vorstellung und werd darnach erst bereitet, es ist für sie ein Zweck, die Arbeit und d Material ein Mittel. Und wenn das Netz der Spinne zerrissen i so flickt sie es aus, so gut wie ein Menschenmütterchen das Kle ihres Kindes. Statt aller weiteren Beispiele über die merkwürdi Intelligenz mancher Thiere will ich nur noch solgendes ansühre das mir ein befreundeter Deconom mittheilte: Wenn man ein Hamster in seiner Höhle ersäusen will, so muß man mehrn Wasser eingießen. Beim erstenmale stemmt sich der Hamster, weiß, welche Gesahr ihm droht, gewöhnlich mit seinem ganzen Ledem herabsließenden Wasser entgegen und verstopft so das Loch.

In all den angeführten Beispielen sind die von Geiger de Thieren abgesprochenen Kähigkeiten deutlich bethätigt: Bewußtsei von Zweck, Mittel, Gegenstand, der erst geschaffen werden soll, S innerung, Schlußvermögen u. f. f. Der Unterschied ist nur d' daß hier nur Vorstellungsreihen in unmittelbar sinnlicher Verbindu mit einander stehen. Einmal hat ein dazu besonders befähigter Boein Nest und zwar höchst wahrscheinlich ein sehr unvollkommer erfunden, die nachfolgenden Generationen vervolltommneten bar bis es ganz zweckentsprechend war und nun wird jedem Jungen Vorftellung des Neftes und die Befähigung zum Bauen deffel angeboren. Bu verändern und verbeffern ift nichts mehr, bar ruht die geistige Thätigkeit, die allen Lebensbedürfnissen und dingungen des Thieres Genüge verschafft hat. Das Verwunde und Lobpreisen ber ungeheuren Kunftfertigkeit bes Thieres mög wir uns schenken, denn einmal ist das Thier in zweckmäßigster Bei für seinen Bau ausgestattet, ferner hat eine vieltausendjährige Züchtus die Vorstellung zur höchsten Klarheit und die Befähigung zur höchst. Vollendung erhoben.

Aber der Mensch! Für ihn stehen Sprache und Werkzeug merkwürdiger Correlation. Ich will dies genetisch darzustellen suche Ich denke mir, daß der Mensch, der sich höchst wahrscheinls

aus einem Kletterthier entwickelt hat, ursprünglich durch seine greifen

hand — und die Befähigung des Greifens entwickelte sich wohl durch das Alettern — schon früh auf irgend ein Werkzeug angewiesen war. Und warum denn nicht? So gut der Ameisensöwe Sand auf das vorübergehende Insett wirft, so gut die Spinne ein Netz machen lernte, konnte wohl auch unser sehr begabter Vorsahre sich gewöhnen, manche nöthige Verrichtung mit einem grade zur Hand liegenden Werkzeug — und Steine sanden sich wohl überall — auszusühren. Wit eben dem Steine, mit welchem er Nüsse aufklopfte, mochte er bei zunehmender Vervollkommnung auch den Kopf seines Gegners einschlagen. Ich erwähne dies hier zugleich, weil die "Künste des Friedens und Krieges" zu allen Zeiten nebeneinandergehen und auch in der Urzeit schon im Doppelkeim vorhanden sein mußten. Soweit stehen wir durchaus noch auf der thierischen Stufe und ist die menschliche Differenzirung noch nicht begonnen.

Aber jene Hand und jener Stein, sie wurden der Anlaß zu jeglicher weiteren Bervollkommnung.

Das Hochbebeutende des Werkzengs ist, daß es zu jeglicher Verrichtung umgebildet werden kann, daß es weggelegt werden kann und so die Hand zu einer unendlichen Menge von auseinander solgenden Organen wird. Das ist eine Eigenschaft, neben der die Jähne des Löwen, der Rüssel des Elesanten, Schnabel und Krallen des Ablers, Füßchen und Stachel der Vienen — geradezu in Nichts derschwinden.

Ratürlich war von Anfang das Werkzeug noch auf der Stufe der angeborenen Waffen der Thiere, nämlich ein heitlich, zu einer Wirkung besonders geschaffen. Es begann aber erst an dem Tage, wo der Urmensch nicht auß Gerathewohl sich einen Stein suchen mußte, sondern wo er bereits einen besonders geeigneten ausbewahrte, als sein Eigenthum ansah. Eigenthum, d. h. als etwas zu seiner Tistenz gehöriges, wie dem Vogel sein Nest. Der Wilde, den seine Steinart niemals, weder bei Tage, noch in der Nacht verläßt, möge als Bild dieses primitiven Zustandes gelten. Die Steinart selbst ist breits ein so complicirter Gegenstand, daß wir die Erfindung ders

selben knam vor den Ursprung der Sprache setzen dürfen. Wie heute jede neue Erfindung aus der Combination hervorgeht, so geschah es auch in jener allerfrühesten Zeit.

Die Frage ist hier, ob ein so reich entwickeltes Instrument, wie die Steinart, dem Menschen angezüchtet fein tann, ober ob wir bewußte Tradition d. h. Sprache dabei annehmen muffen. Die Frage ist sehr schwer zu entscheiden und wir würden sie unbedingt in letterem Sinne entscheiben, wenn wir nicht die wunderbarften Berrich tungen mit den äußeren Dingen — Die Bauten bes Bibers, bie Wohnungen der gemeinsam lebenden Affen, die Aufspeicherung ber Wintervorräthe des Hamfters, die Bereitung des verschiedenartigsten Nahrungs- und Wohnungsmaterials durch die Bienen — schon bei vielen besonders begabten Thieren angezüchtet fähen. Es liegt schon eine ungeheuere Abstraction in dem Reiben und Schärfen des Steins und der Verbindung mit der anderen Vorstellung, daß ein solcher Stein ein werthvoller Befit, ein Mittel ift, auch nur Gine Birtung damit auszuführen. Ist diese Vorstellung angezüchtet, so bedurfte sie jedenfalls eine ungeheuer lange Generationsreihe, um sie durch allmähliche Anhäufung zu dieser Vollkommenheit zu bringen. Dit dem Vorhandensein auch eines sehr unvollkommenen Sprachanfangs erklärt sie sich dagegen viel leichter.

Die Vermannigsaltigung und Vervollkommnung der Werkenge — zu Stielart, Speer, Pfeil und Bogen — ist dagegen ohne Spracke geradezu undenkbar. Hier ist die durch Mittheilung gesteigerte Intelligenz, die bewußte Tradition, welche, wie ich schon bemerkte, in kürzester Zeit dem Nachkommen mitzutheilen vermag, was das Resultat einer langen Lebensarbeit gewesen ist und die in der Spracke liegende Abstraction, welche auch in dem Werkzeug ausgeprägt ist, durchaus vonnöthen. Das Werkzeug ein Abstractum? Ja gewiß. So gewiß das Wort Hauen ein Abstractum ist, bei dem der erste Ersinder des Wortes sich einige, die nächsten Generationen schont ausend, wir unzählige Millionen von Gesichtsvorstellungen machen, ebenso gewiß ist das Haumittel, die Art z. B. noch ein viel gesch

zigenschaften bes Materials, seine Formung und Herrichtung aus bem rohen Stein mit ben zahllosen Borstellungen von Gegenständen, an welchen es seine Wirkung ausüben kann und der Verwendung dieser Gegenstände, nachdem die Wirkung ausgeübt ist. Eine ungesheure Repräsentationseinheit!

Jebes neue Werkzeug ist eine verkörperte Abstraction. Und die Correlation von Werkzeug und Sprache wird nun dem Leser klar geworden sein.

Sprache Hand in Hand geht und ihren Vervollkommnungs- d. h. Entwicklungsgang fortsett.

Die Combination aber, von welcher ich sagte, daß sie die Mutter der Erfindungen sei, wird mit dem Sprachsortschritt erst lebendig. Der Anblick eines neuen Gegenstandes, das Gefühl eines neuen Bedürfnisses läßt unsere Seele suchen, ob sie auf den verschiedenen Tasten ihres Vorstellungsvermögens — d. h. den einzelnen Worten — nicht Vorstellungstreise erwecken kann, welche jenen Gegenstand verwerthen, diesem Bedürfnisse eine Besriedigung verschaffen könnten.

Die Beobachtung und Nachahmung der Thiere und ihre Kunftsfertigkeiten trat fördernd hinzu. Die menschliche Sprache vermochte das Netz der Spinne zu bezeichnen, die menschliche Hand es nachstahmen. Beide vereint erheben die Intelligenz auf eine Höhe, wo dieselbe ein Centrum neuen Schaffens und neuer Entwicklung wird, wie vorher die natürliche Züchtung.

Noch hätte ich über den Zusammenhang des Vorstellungslebens mit den Worten und den inneren Zusammenhang dieser unter sich du reden, und damit will ich diesen höchst unvollkommenen Umriß des Besens der Sprache beschließen, dessen Hauptverdienst nur darin liegt, daß er dies Wesen, diese nachmals zu höchster Entfaltung gelangten Eigenschaften der Sprache schon in ihren ersten Ausgangs-puntten nachweist.

Wortbildung und Ableitung haben in den hochentwickelte Sprachen eine innere Logit hergestellt, welche bie Anordnung b unzähligen Vorftellungsreihen und ihren inneren Zusammenhang fi unser Denken außerordentlich erleichtert. Wie um das Wort d Vorstellungsreihen, so gruppiren sich um das Wurzelwort, f lange bas Sprachbewußtsein wach ist, die abgeleiteten Wörter. Ab nicht nur diese verwandten Wörter stehen im Zusammenhang, al die dem Laut nach ganz verschiedenen Synonyme (Bruber 13 Schwester) und Gegensätze (Freund und Feind) erwecken sich 🕤 mittelbar gegenseitig. Es geräth badurch unsere Vorstellungswelt ein fortgesettes Schwingen, welches wie bei den musikalischen In strumenten zu Harmonieen und Melodieen zusammenklingt. Hauptharmonie ist die in der Sprache niedergelegte jederzeitige Welt anschauung eines Boltes, an ber jedes Individuum je nach sein€ Geisteskräften Antheil zu nehmen berufen ist.

Wie verhielt sich dies nun in der frühesten unvollkommenst Beriode der Sprachthätigkeit. Da vermochten natürlich nicht le anklingende Vorstellungen schon Worte zu erwecken, die dann in le haften Wechselverkehr mit ihren Brüdern traten, sondern das V= stellungsleben war noch durchaus vorwiegend. Nur hier und da weckte die besonders lebhafte Vorstellung ein Wort, das sich de lebhaft äußerte, etwa wie wir ein Kind, das lange schweigend is die Straße getragen wird, plöglich bei irgend einer bekannten Di es interessirenden Gesichtswahrnehmung aufjauchzen und ein 2001 aussprechen hören. Gine andere Analogie ware die, wenn wir na ber schmerzlichen Runde des Todes eines lieben Angehörigen zun erstenmale eingeschlafen sind und dann aus dem schweren Schlafe erwachen. Das körperliche Unbehagen, das wir fühlen, erweckt zuerf die vage Vorstellung, daß etwas geschehen, uns ein Leid widerfahrer wir bleiben einige Minuten in dieser leeren Empfindung, da flies der Name des Gestorbenen in unser Bewußtsein, ein zudende Schmerz und nun löfen fich buftere Borftellungen einander ab, b sich mit Worten untermischen und uns — je nachdem der Tob

eine bedeutende Stelle in unserem Leben einnahm — zwingen zuerst in tausend Erinnerungen uns zu versenken, dann in schmerzlicher Resignation unser Leben uns zurecht zulegen, das heißt alle die Borstellungskreise, welche jene Erinnerungen erweckten, ohne den Geliebten zu denken. Die Aehnlichkeit dieses Beispiels liegt darin, daß hier auch Empfindungss und Borstellungsleben vorwiegen und das Denken mit Borten nur eine richtende, ablenkende, verbindende Krast hat oder auch dann, wenn die Borstellung auf unser Empfinden zu schmerzlich wirkt, durch laute Aeußerung unser Herz erleichtert.

Ich glaube biese beiden Beispiele geben uns ein ziemlich getreues Bild von dem Geistesleben der Urmenschen in jener Zeit, wo die Sprache nur aus einer Anzahl, von unvollkommenen Wörtern bestand, die noch dazu einen höchst verschwommenen und unklaren Vorsstellungsinhalt besaßen.

Hich will ich noch eine Vergleichung bringen, welche namentstich über den letzteren Punkt — die anfängliche Unklarheit und Versworrenheit der an die ersten Worte der Menschen geknüpften Vorsstellungskreise — ein helleres Licht verbreiten mag.

Ich glaube die mnemonische oder commemorative Kraft der Worte in dem Borausgehenden deutlich genug erflärt zu haben. Taß uns das Wort rasch, gleichsam von unserem Willen abhängig, du Gebote steht liegt 1) in der Eigenthümlichseit unseres Gehörorsgans, das uns tieser erschüttert, und weniger mit Eindrücken belastet wird als das Gesicht. 2) in der Gewöhnung, beim klareren Denken (uud am klarsten muß dieses ja sein, wo wir es Anderen mittheislen wollen) Worte zu gebrauchen, so daß wir eine gewisse Fertigkeit, dieselben wie die Tasten eines Klaviers zu handhaben, erlangen. Dies erklärt sich noch mehr dadurch, daß das laute Denken (wie noch heute bei Kindern und ungebildeten Menschen) das ursprüngliche war, das stille Denken erst ein Produkt vieltausendjähriger Gewöhnung ist. 3) aus der Anordnung der Worte in unserem Gedächtnisse. Die Borte sind Weg weiser innerhalb der ungeheuren Zahl unserer Vorstellungen; jede Vorstellung sührt zu einem Wegweiser, jeder Wegs

weiser führt zu zahlreichen Borstellungen, deutet aber auch Har straßen zu anderen Wegweisern an.

Nun gut, es gibt aber Fälle, wie jeder weiß, wo uns die m monische Kraft des Wortes im Stiche läßt. Da nehmen wir di wieder unsere Zuflucht zu dem Gesichtsssinne, indem wir ein Zeic schaffen oder erwählen, das — durch Gewöhnung, häufige Gle zeitigkeit — das Wort zu erwecken im Stande ist.

Dieses Bedürfniß hat sich schon frühzeitig selbst bei wil Bölkern geltend gemacht. Sehen wir nun zu, wie die erste Sch beschaffen war. Denn das sagt uns unser Denken, daß sich de Ansang wieder als eine neue und höhere Repräsentation etwa den gesprochenen Worten verhalten haben muß, wie die ersten Wizu dem Vorstellungskreise, den sie repräsentiren.

Einige Indianerstämme haben schriftliche Aufzeichnungen t Liebes-, Jagd- und Kriegsliedern. Diese Aufzeichnungen enthal eine Folge von mnemonischen Zeichen. Man denke z. B. das Zeich der aufgehenden Sonne, einen Speer, und einen Stern. Dies sir ber Indianer solgendermaßen:

- 1) Ich erhebe mich, ich verlasse mein Lager in der Frühe.
- 2) Ich betrete ben Kriegspfad und schweife umber.
- 3) Ich leuchte wie der Abendstern.

Niemand würde den Indianer überzeugen können, so lange er niteine höhere Bildung besitht, daß diese Zeichen nicht ganz genau dausdrücken, was er dazu singt, um so mehr, wenn er sich selschon daran gewöhnt hat, oder wenn sie gar durch Tradition sch eine Reihe von Generationen sich fortgepflanzt haben.

So und nicht anders war es benn auch mit den ersten Wort Und es ist daher nicht zu verwundern, wenn Urworte häufig e so complexe Vorstellung wie: "Die Hand oder den Fuß in e lehmartige Flüssigkeit tauchen und darin plätschern und rühre (s. Geiger. Ursp. u. Entw. der Spr. I, 109) ausdrücken. war dies eben eine damals sehr geläusige, häusig dem Gesichtssiz sich darstellende Wahrnehmung. Und es ist eben die Wirkung t

Sprachentwicklung, das Wort erst nach und nach von dem in unseren Anschauungen zusammengebundenen Zufälligen zu befreien und so durch fortgesetzte Abstraction dasselbe allmählich das Wesentliche, in diesem Falle entweder rühren oder malen bezeichnen zu lassen.

Auf diese Weise entwickeln sich Begriffe zur Sonderexistenz und gelangt die Abstraction auf solche Höhe, daß die auf S. 228 dargestellten Vorstellungssegmente ganz aus unserem Bewußtsein schwinden können und nur der innere Kreis, die höhere Repräsentation, beim Hönen des Wortes sich darstellt. Wenn nun ein Mensch höherer Cultur von einem Indianer sagt: "er pläscherte und rührte mit Hand und Fuß in einer lehmartigen Flüssigkeit" so analysirt er 1) die einheitliche Vorstellung in ihre wesentlichen Theile 2) setzt er die abstracten Kreise der Vorstellungsreihen, soweit sie durch Worte sixirt sind zu jener einheitlichen Vorstellung zusammen, sür welche die Ursprache ein einziges Wort hatte. Aus diesem Beispiele ergeben sich die verschiedenen Eigenschaften der Sprachentwicklung: Abstrashiren, diesenziren, analysiren, combiniren.

## Die erste Entstehung der Sprache.

"Das Hervorgehen des Mannigfaltigen aus der Einheit' Geiger, "es scheint das große Grundgesetz aller Entwicklung di tur und des Geistes zu sein. Dieses Gesetz leitet uns auch Sprache auf einen ganz unscheindaren Keim zurück, einen erster der das unendlich Wenige, das Einzige ausdrückte, was der Lamals beachtete und mit Interesse sah, aus dem der ganze thum der Sprache, ja wie ich nicht zögere es als meine Ueberze auszusprechen, aller Sprachen in einer Reihe von vielen, sehr Jahrtausenden sich allmählich entfaltet hat."

Das große Verdienst des leider zu früh dahingegan L. Geiger ist es nachgewiesen zu haben, wie die menschliche Ve und Sprache ursprünglich in demselben Reime zusammenlager man nicht sagen kann, daß die Vernunft die Sprache erschaffe sondern daß das Umgekehrte wahr ist, daß die Vernunft an Repräsentativzeichen sür sinnliche Wahrnehmungen allmählich gereift und erstarkt ist; daß also das Wort unbedingt das F war und daß allgemeinere, richtigere, klarere, bewußtere Vorstell erst an den Worten herangereist und in langer Entwicklumunserem heutigen vernünftigen Denken sich gezeitigt haben.

Die kindlich anthropomorphistische Ansicht, daß Gott zu Abam gesagt habe: "Das ist ber Hund; das ist ber Elefant" beherrscht die Menschen noch im achtzehnten Jahrhundert, nur daß man in diesem die menschliche Vernunft an die Stelle Gottes setzte und sich bachte, die Menschen hätten in einer Art von Uebereinkunft ben Dingen die Namen gegeben, sie hatten die Sprache erfunden. Als gehörte zu einer folchen Erfindung nicht eine gang ungeheuere Beiftestraft, eine Bernunft und Weisheit, die unendlich größer fein mußte, als die gegenwärtige aller Menschen zusammengenommen. Gin Grundirithum bes menschlichen Denkens ist ber, daß wir bewußte Absicht, Reflexion, Erkenntniß, die uns in unserem heutigen Thun vielfach leiten, auf alles menschliche Thun zu übertragen geneigt find und letteres da= durch zu erklären versuchen. Nur Ceres sah voraus, welche ungeheuren Folgen aus dem unscheinbaren Anfang des Ackerbaus bervorgehen würden. Copernicus dachte nicht an die das Chriftenthum Befährbenden Consequenzen seiner neuen Lehre und der historische Suther würde, käme er heute wieder, in heftigem Zorn ausbrechen über die in stetiger Entwicklung aus seinem Reformationsgedanken erwachsene Befreiung des Menschengeistes und den Fortschritt des vernünftigen Denkens, welches allen positiven Glauben untergräbt. Das in der Entwicklung sich Ergebende ist oft so verschieden von seinen Ausgangspunkten, wie die blühende Pflanze von ihrem Samenkorn.

Hoch über jene anthropomorphische Ansicht erhob sich zuerst Gerber, bessen geniale Divinationsgabe auf so vielen Gebieten schon das Richtige erschaute, welches erst später die Wissenschaft durch das dusammengetragene Material bewies und der auch wo er irrte, stets die reichsten Anregungen ausstreute. Der Hauptgedanke seines preisserönten Werkes: "Ueber den Ursprung der Sprache" ist etwa solsender: "Der Mensch, sagt er, beweist Ressezion, wenn er aus dem Janzen schwebenden Traum der Vilder, die seine Sinne vorbeistreichen, sich in ein Moment des Wachens sammeln, auf Einem Vilde freiswillig verweilen, es in hellere, ruhigere Obacht nehmen und sich Merkmale absondern kann, daß dies der Gegenstand und kein anderer

fei." Dies erläutert er an folgendem Beisviele: "Der Mensch sieht 3. B. ein Lamm. Es geht als Bild sein Auge vorüber, ihm wie keinem anderen Thiere. Sobald der Mensch in das Bedürfniß fommt, bas Schaf tennen zu lernen, fo ftort ihn tein Inftinkt (wie ben Wolf, ben Löwen); es steht ba ganz wie es seinen Sinnen sich barftellt. Weiß, fanft, wollicht, feine besonnen fich übende Seele sucht ein Mertmal, das Schaf blöket, das Merkmal ist gefunden, der innere Sinn wirket. Das Blöken, das ihr den stärksten Eindruck macht, bas fich von allen anderen Eigenschaften bes Beschauens und Betaftens losrig, hervorfprang, am tiefften eindrang, bleibt ihr. Das Schaf tommt wieder. Weiß, fanft, wollicht - fie fieht, taftet, besinnt sich, sucht Merkmale — es blött und nun erkennt sies wieder. Du bist das Blökende! fühlt sie innerlich, sie hat es menschlich erkannt, da sie es deutlich d. h. mit einem Merkmale erkannte und nannte. Mit einem Merkmale also; und was war bies anderes, als ein innerliches Merkwort? Er erfannte bas Schaf am Blöten; es war ein gefaktes Zeichen, bei welchem sich die Seele einer Ibee deutlich befann. Was ist das anderes, als Wort? Und was ist die ganze menschliche Sprache als eine Sammlung solcher Worte?"

Diese Theorie hat Max Müller als die Wau=Wautheorie bezeichnet und verworfen. Es läßt sich nicht leugnen, daß in Herber ; Darstellung als Hypothese der Entstehnng der Sprache viel Wahreiliegt. Die wichtigsten Punkte sind, daß dieselbe 1) erklärt, wie sie eine Gesichtsvorstellung in das tönende Wort verwandelt; 2) die Sprachschöpfung als sich zunächst an einzelne Merkmale heftend eint treten läßt.

Die Schwäche dieser Ansicht liegt darin 1) daß Herber Di Entstehung des Wortes als auf dem Bedürsniß der Mittheilaum beruhend in seiner Darstellung ganz unbeachtet läßt. Und Sen pfindungsdrang und Mittheilungsbedürsniß walteten wohl bei De Entstehung des ersten Wortes mit. 2) Daß die sogenannte onom acto poetische Sprachschöpfung d. h. Bezeichnung der Dinge nach ihrer eigenthümlichen Tönen dis jetzt durch keine Sprache bestätigt worden ist. Sinzelne Worte wie Kuckuck u. A. beweisen nichts und viele, die uns Nachahmung scheinen, lassen sich auf andere, durchaus keine Nachahmung anzeigende Wurzeln zurücksühren. Alle Sprachen, die wir kennen, offenbaren vielmehr einen inneren Begriffszusammen= hang zwischen den Worten, die ein schreiendes, tönendes Wesen bezeichnen und ursprünglichen Wurzeln, die eine menschliche Thätigkeit bezeichnen. Herder selbst gab später seine Theorie von der Schall= nachahmung auf und nahm die geoffenbarte Sprache wieder an. Immerhin ist sein Wert Ueber den "Ursprung der Sprache" das erste wahrhaft philosophische und hat das Verdienst zuerst den wahren Weg gezeigt zu haben, auf welchem die Erklärung zu suchen ist.

Ein anderer Erklärungsversuch war der, welcher die Sprache aus Interjectionen herleiten wollte und welchen M. Müller darum die Pahpahtheorie nennt. Auch diese hat einiges Wahrscheinsliche, da in ihr das Bedürsniß innerer Empsindung durch Laute Luft zu machen, berücksichtigt wird, sowie das Streben sich anderen mitzucheilen und vor Allem das Beispiel der Thiere, deren Wiehern, Bellen, Brüllen, Krähen ein Borbild, ein verunglückter Versuch, zur Lautsprache zu gelangen, scheinen kann. Leider sindet auch dies Princip bei der Durchforschung der bekannten menschlichen Sprachen keinerlei Bestätigung, ebensowenig wie der Versuch die einzelnen Buchstaben oder Laute als symbolische Träger der Bedeutung anzussehen, wie das w in weich, Wind, Welle, das 1 in fluo, leicht, liebe L. s. Alle diese Versuche bezeichnet die ernste Sprachsorschung als ein geistreiches Spiel.

Die Theorie, welche Max Müller selbst aufstellte und die man icherzweise die Ding Dang Theorie genannt hat, ist noch weniger baltbar. Der große Gelehrte meint, daß jedem Wesen ein eigener Klang verliehen sei und daß so in dem Menschen ursprünglich eine reiche Klangwelt, ein Sprachfrühling gewohnt habe, welcher den Dingen der Außenwelt entgegen getönt habe. Dies ist recht eigentslich eine petitio principii und crklärt gar nichts. Denn wir müßten doch fragen, wie und wann ist denn diese Klangwelt in den Wenschen

hineingekommen und wie kam er dazu sie auf die Dinge anzuwenden, und mußten also immer wieder auf eine Stufe gurudzuschreiten suchen, wo der erste Klang hervorgebrochen wäre. Und dann wären wir soweit wie vorher. Es läßt sich leichter begreifen, wie ein so bedeutender Mann, wie Mar Müller, auf diese sonderbare Idee ge= kommen ift. Ihn führte wohl die Beobachtung der Kinder irre, zu benen wir stets uns wenden, wenn wir über etwas ursprünglich Menschliches Auskunft erhalten wollen. Nun lehrt allerdings eine tägliche Erfahrung, daß in den Kindern Sprachbrang ober Sprachreiz obwaltet und daß fie ftreben die gefehenen Gegenstände gleich mit dem gehörten Namen zu bezeichnen. Und ich habe selber oft erfahren, daß mir fehr geiftreiche Männer, benen ich die von Geiger aufgestellte Briorität ber Worte vor ben Begriffen vortrug, sofort dieses Argument entgegen hielten: "Sehen Sie doch nur die Kinder! Sie haben die Dinge kaum mahrgenommen, fo bezeichnen fie diefelben schon mit selbstgebildeten Wörtern, die mit ben ihnen vorgesagten taum eine Aehnlichkeit haben. Es ift ein Erwachen bes Sprach= triebs!"

Letzteres ist allerdings wahr. Aber die heutige echte Wissenschaft begnügt sich nicht mehr mit derartigen Worten. Sie will für das Wort eine Erklärung d. h. sie will Rechenschaft über die Entstehung der Sache. Der Sprachtrieb des Kindes ist die Wiederholung jener langen Entwicklungsreihe, die wir von dem Entstehen der Sprache dis auf den heutigen Tag anzunehmen haben. So lange das Kind diesen Trieb nicht kennt d. h. so lange es nur anschauend, tastend, schreiend, Nahrung verlangend u. s. w. sich verhält, stellt es uns die Zeit der sprachlosen Menschheit dar, d. h. jene Zeit wo sich das Menschliche noch nicht aus der Thierheit ausgesondert hatte. Und daß das Kind in dieser Zeit, wo es noch keine Begriffe zu bilden anfängt, schon ein Interesse an den Gegenständen hat, nach denselben greift, sie dann wegwirft, das dürste uns ein Fingerzeig sein, daß auch die sprachlose Menschheit bereits mit Werkzeugen hantirte. Der Sprachtrieb selbst aber ist etwas dem Kinde in der langen

Generationsfolge Angezüchtetes. Unsere Wißbegierde aber verslangt Auskunft über die in tieses Dunkel gehüllte Zeit, wo das "Bort Fleisch geworden und unter uns gewohnt hat" wo das instinctive Leben zuerst anfing, in das hellere Bewußtsein der redenden Menschen überzugehen.

Ein weiteres Berdienst Geiger's ist es, an ber hand ber Sprachforschung nachgewiesen zu haben, daß die ältesten Wurzelwörter, so= weit sich dieselben überhaupt verfolgen lassen, ein menschliches Thun, eine menschliche Geberbe ausdrücken und er bemertt mit Recht, daß dies wohl das dem Menschen Interessanteste, am frühesten Bekannte, seine Aufmerksamkeit am meisten Fesselnde und sympathisch in ihm Wiberklingenbe gewesen sein muß. Letteres namentlich ist wohl zu beachten. Im Verkehr mit unseres Gleichen nimmt unfer Gesicht allmählich einen ähnlichen Ausbruck, wie das ihm entgegentretende Gegenbild an; Weinen und Lachen steckt an; wenn wir Jemand in augenscheinlicher Lebensgefahr sehen, machen wir selbst angstvoll die Bewegung, die jener machen mußte, um der Gesahr zu entgehen, das Nachahmen menschlicher Geberde ist uns so natürlich, daß wir den freundlich heitern Ausdruck, das Zuckende und Gedrückte des Schmerzes, sowie Hohn und Drohung unmittelbar empfinden und wiedergeben. Es meint nun Beiger, daß ein mit Ton begleitetes, weil aus der Empfindung hervorgehendes, grinsen= des Widerspiel des fremden Gesichtes wohl der erste Sprachschrei gewesen sein möge (hier hätten wir allerdings Gesichtsvorstellung und Sprachlaut in Eins verwoben); daß ein solcher Laut sich zeit= weilig wiederholend an bestimmte Wahrnehmung, Empfindung, Gesichtsbild erinnert haben und so das erste Wort entstanden sein moge, von bessen Inhalt wir natürlich keine Ahnung haben können. Dem sei wie ihm wolle, bas ist eine ausgemachte Sache, daß in den Bezeichnungen der Dinge uns überall menschliche Thätig= teit die den Gegenstand zuerft interessant machte, entgegentritt; diese menschliche Thätigkeit ist natürlich noch gang mit ber thierischen identisch. Das griechische  $\delta \epsilon \rho \omega = s \phi$ inden hat  $\delta \epsilon \rho \mu \alpha$  die Haut,

δέου bas Holz, δους ben Baum, engl. tree unter seinen Nachkommen: Die Saut ift bas Abgezogene, bas Solz bas Entrindete, ber Baum besgleichen. In wunderbarer Uebereinstimmung tritt bies Gefet hervor in Wörtern, die uns heute, ihrem Begriffsinhalte nach, kaum einen Zusammenhang barzubieten scheinen: Racht geht burch den Begriff buntel, schwarz hinauf zur Wurzel ft. ang' latein ungo fürben, bestreichen; Grund und terra zu einer Burgel bie gerreiben, gerbröckeln bedeutet, das Rorn ist etwas Enthülstes; Donner = (bas gewiß klangnachahmend klingt) geht nach M. Müller zurud au bie Wurzel tan spannen und schließt sich an ben Ton, ber ber gespannten Sehne eigen ist; ebenso ist tener zart und zärtlich au bunn und biefes aus ber Spannung herzuleiten; Schreiben, roap und scribere gehen wie das englische write, das beutsche Riß a eine Wurzel die rigen bedeutet; aus der Wurzel da verbind gehen Wörter mit folgenden Bedeutungen: Joch, gurten, Gatten Zwillinge, Schwester, Haus und unzählige andere hervor. Die Wertzeuge bezeichnet die Sprache mit den Worten, welche der men ich lichen Thätigkeit, die fie unterftüten, entsprechen, also activifd: eine Scheere, Hade, Sage find Dinge, welche scheeren (skara schweb. Sichel) haden, fagen. Ueberall bei allen Wortbildungen, die uns geläufig sind, sehen wir demnach das Begriffliche vorwalten, nirgends ift unmittelbare Nachahmung der tonenden Natur, die meisten Thiex= und Pflanzennamen bezeichnen die Wesen durch die Farbe, un als die ursprünglichsten Wurzeln erkennen wir bei fast allen Sprache menschliche und thierische Thätiakeit, die sich als charakteristische Geberbe darstellt und auch in historischer Zeit finden wir Sprachwerde und Sprachentwicklung genau diefelben Wege mandeln: Die ADstraction Figur leitet sich auf ein Wort zurück, das weichen Tho 🗾 kneten bedeutete, das schone Wort Dichter beutet auf den ur gelehrten Sänger, der seinem Schreiber die Worte eigener E findung dictirte. Wäre dagegen die Nachahmung des Tönende bas Princip des Wortbildens gewesen, so mußte baffelbe in be Sprachen eine breite Stelle einnehmen und müßte namentli noch lange wahrnehmbar geblieben, ja vielleicht heute noch wirk- sam sein.

Es ist unverkennbar, daß wir mit dieser Aufklärung dem dunkeln Grunde, aus welchem der Sprachquell zuerft hervorrieselte, um ein Bedeutendes näher kommen. Auch die oben berührte Frage, ob der Mensch früher Werkzeug ober Sprache hatte, entscheidet Geiger zu Gunften der letten und zwar gründet er seinen Beweiß auf die Thatsache, daß die Namen der Werkzeuge und ihrer Wirkungen durch Burzeln ausgedrückt werden, die menschliche, körperliche Thätigkeit bezeichneten: also alle Wörter die Mahlen, Mühlen u. s. w. bezeichnen, hängen mit mal, mar (mordeo), zusammen, welches ein Zerreiben mit den Kingern, wohl auch Zermalmen mit den Zähnen bedeutete: sculpo mit dem Meißel aushauen ist eine Nebenform von scalpo welches anfangs Kraten mit den Nägeln ausdrückt. Die Wurzel ve, welche unferem Weben zu Grunde liegt, führt Geiger unter hinweisung auf vimen, Weide, anf die älteste Kunstübung, das Zusammenflechten ber Baumaste zu Restern für die ältesten Menschen zurück, welches nachmals zu der bei allen wilden Bölkern schon vor= handene Kunft des Webens oder Flechtens geführt habe.

Ich muß gestehen, daß mir diese ganze Argumentation keine recht zwingende Beweiskraft zu haben scheint. Complicirte oder auch nur vervollkommnete Werkzeuge hatte der Mensch vor dem Besitze der Sprache gewiß nicht, vielleicht auch keine Mahlsteine; ob er aber nicht trozdem das Zermalmen mit Steinen und Zähnen identisch mit derselben Wurzel bezeichnen konnte, sowie das Scharren mit den Händen und einem Steine, der ja in diesem Falle nur ein Theil der Hand war, möchte ich doch bezweiseln.

Auch die Hypothese Geiger's in Betreff der Entstehung des esten Wortes hat für uns etwas Gezwungenes. Die sympathische stinsende Widerspiegelung einer Geberde mit gleichzeitigem Sprachslaut — ich muß gestehen, es scheint mir eine gewagte Abstraction, in welche Geiger offenbar die drei Factoren, die uns in den ältesten Burzeln entgegentreten, zusammen fassen wollte: 1) das lautende

Wort. 2) Die Gesichtsvorstellung. 3) Die menschliche Geberde als Ausdruck einer Thätigkeit. Ich bente mir, daß ber Mensch, welcher fo gut wie die Affen und andere Thiere ein gefelliges Wefen' war, frühzeitig sich schon zu einer Mittheilungsfähigkeit b. h. einer Geberdensprache emporschwang. Nichts hindert uns, dies anzunehmen, da wir es ja in dem Thierreich so klar ausgeprägt und vielsach vertreten finden. Bedeutsame Geberben find ben Thieren angezüchtet, so aut wie den Bögeln ihr Gefang, der auch gleichzeitig der Ausdruck einer inneren Empfindung und eine Art Mittheilung ist, ba er bas-Weibchen kirren oder das brütende unterhalten soll. Es erschiens bemnach durchaus nicht unmöglich, daß bei ben gesellig lebende-Urmenschen sich ebenfalls Geberben mit einem ganz bestimmten Bostellungsinhalt ausgebildet, festgesett und fortgezüchtet hätten. 28haben uns natürlich diese Geberden als Aufforderung zu einem 🕞 stimmten Thun zu benken, wie sie wohl ja auch schon bei ben Ameisen, Termiten, Bienen 2c. vorhanden find. Es genügte n In daß eine folche heftige, lebhafte Geberde stets von einem eigenthismlichen Laute begleitet mar — man bente nur wie verschieden Die Laute sind, mit benen ber hund seine Zeichen ber Freude, Trauer, Demuth, Reue, Ungebuld begleitet — fo könnte recht wohl die Geberde auch schon durch den Ton vergegenwärtigt werden und nach bem Gesetze ber Entwicklung erstere immer mehr gurucktreten und der Laut schließlich zur Alleinherrschaft gelangen. Wie gesaat, möglich ist dies recht wohl und gewinnt Wahrscheinlichkeit badurch, daß wir wilde Bölter, ungebildete Menschen und folche die einze Sprache nicht recht verstehen immer ihre Worte mit lebhaftem Beberdenspiel unterstüten sehen.

Diese Entstehungsmöglichkeit dürfte unsere Wißbegierde vollständig befriedigen; denn mit Recht sagt der auch von M. Müller citirte Dugald-Stewart: "Wenn wir die Geschichte der Menschhe towohl als auch die Erscheinungen der materiellen Welt untersuche und dann den Hergang nicht aufdecken können, durch welchen er Tereigniß hervorgebracht worden ist, so ist es oft schon wichtig n

zeigen zu können, wie es durch natürliche Ursachen hätte werden können. Obgleich es also unmöglich ist, die Wege und Stusen mit Gewißheit anzugeben, auf welchen irgend eine besondere Sprache gebildet wurde, so wird doch der Geist, wenn wir nach den allgemeinen Principien der Menschennatur zeigen können, wie alle verschiedenen Theile der Sprache allmählich hätten entstehen und emporwachsen können, nicht nur dis zu einem gewissen Grade befriedigt, sondern es wird auch jener indolenten Philosophie Einhalt gethan, welche alle Erscheinungen sowohl in der natürlichen als auch in der moralischen Welt, die sie nicht zu erklären vermag, sogleich mit einem Bunder in Beziehung bringt."

Wer die Entwicklungsreihen ber Dinge überschaut, wie fie aus einjachsten Elementen hervorgehend durch fortgesetzte Combinationen unter der Einwirckung der Außenwelt sich schon frühzeitig so von ihrem Ursprunge entfernen, daß dieser kaum mehr zu erkennen ist. der wird überzeugt sein, daß der bitterste Hohn, welchen man der siegsgewissen speculativen Philosophie entgegen schleubern konnte, der war, sie möge ein Kamel a priori construiren. Aber auch die empirisch=historische Wissenschaft hat Ursache bescheiden zu sein, ob= gleich sie den viel sichereren — stets unter der Controle des gegen= wärtigen Geschehens stehenden Weg des Rückschließens von dem Thatsächlichen auf das Frühere verfolgt, wobei ihr das feste Funda= ment zahlloser Thatsachen als Basis dient, auf welches sie immer sich verengende Stufen aufbaut, bis sie zur einheitlichen Spitze ge= langt, während die Speculation ihr ganzes Gebäude auf diese Spipe stellen möchte. An einem Beispiele will ich nachzuweisen suchen, wie lehr auch die inductive Wissenschaft Ursache hat, sich mit der Er= flärungsmöglichkeit zu begnügen. Ich nehme an, daß nach einigen Kausend Jahren die literarische Tradition eine Unterbrechung erlitten bitte und daß man über die wissenschaftlichen Forschungen unseres Inhhunderts ganz im Unklaren wäre. Die Elektricität wird in jener Beit eine ungeheure Bedeutung und Anwendung in allen Lebens= berhältnissen gefunden haben. Ich denke mir nun, ein Historiker

würfe alsdann — wie wir heute über das Feuer — so die Frage auf, wie und auf welche Weise die Menschheit zuerst in Besitz und Kenntniß dieser wunderbaren Kraft gelangt wäre. Glaubt wohl Jemand, daß er durch sortgesetzte Rückschlüsse schließlich auf die Thatsache kommen werde, es habe einmal ein Physiker Froschschenkel an eisernen Haken auf kupferne Geländer aufgehängt? Gewiß nicht. Aber tausend Möglichkeiten werden sich ihm darstellen und er wird sich damit genügen lassen.

Ich werde deshalb jett, außer den bereits aufgestellten, noch eine eine andere Hypothese mittheilen, die ebenfalls mit den Erfahrungen aus dem Thierleben in Einklang steht und deren Möglichkeit woh von Niemanden wird bestritten werden können.

Betrachten wir die Lautäußerungen in der Thierwelt, so findem wir verschiedene innere Antriebe zu denselben, stets aber das Bestrage. ben, dieselben für andere vernehmbar zu machen. Wir sinden verehmlich drei Arten dieser Laute, nämlich:

- 1) Lockrufe. Sie sind eine Aeußerung der Empfindung, sind von einer dunkeln Vorstellung begleitet und bezwecken auf den Willen, das Thun eines gleichartigen Wesens einzuwirken.
- 2) Kampfgeschrei. Ebenfalls Aeußerung der Empfindungs und Beftreben, bei dem Gegner Furcht und Angst hervorzurufen.
- 3) Warnung Brufe. Rur bei geselligen Thieren. Die Empfindung wirkt mit. Die Vorstellung waltet vor. Bestreben auf der Willen Anderer einzuwirken durch Erweckung einer gleichar tigen Vorstellung.

In diesen drei Arten ist der Untergrund des menschlichen Redunschwer zu erkennen. Alle drei haben das mit einander gen daß sie von dem Empfindungsleben ausgehen und wieder sindung erwecken wollen und zwar 1 und 3 gleichartige, 2 entz gesetzte. Bei 1 ist gleichzeitig eine dunkle Vorstellung z. B. d. Weibchens oder eine klarere, die gefundene Nahrung zu welche die Henne ihre Jungen herbeilockt. Ebenso ist bei 3 die Vor

ber herannahenden Gefahr, welche durch ben Ruf auch bei ben Genoffen erweckt wirb.

Der erste Menschenlaut, welcher die Bezeichnung Wort verdiente, tann sich nur durch größere Helligkeit der begleitenden und erweckten Vorstellung von diesen Thierlauten unterschieden haben. Die Züchstung muß insosern mitgewirkt haben, daß ein solcher Laut — wie die Töne der Bögel — oft wiederholt zu einer Art von Repräsenssationen wurde, welches neben der Empfindung auch die dämmernde Vorstellung erweckte. Derartige Laute sind die Interjectionen; diese sind aber nicht zur Sprachbildung geeignet, da in ihnen das Empfindungsleben so vorherrscht, daß die klare und ruhige Vorsstellung dabei nicht ausstommen, also auch nicht aus ihnen hervorsgehen kann.

Dagegen sind wir im Stande uns manche Möglichkeiten zu benten, wie auf jener noch in der Thierheit befangenen Stufe ein Laut zum Repräsentanten einer bestimmten, abgesonderten Borstellung werden konnte.

Ich will einen solchen Fall in aller Kurze zu entwickeln versuchen, mit der ausdrücklichen Einschränkung jedoch, daß derfelbe nur eine Möglichkeit der Entstehung darstellt. Sollte Jemand ein= wenden, daß meine Hypothese eine gar zu schmale Basis für einen lo ungeheuren Bau annimmt, so möge er an das eben angeführte Beispiel denken, wo aus dem zuckenden Froschschenkel durch fortge= icht Combination und geistige Thätigkeit das geheimnisvolle, kaum schnte Gebiet der Elektricität in den Bereich menschlichen Wissens and Könnens hereingezogen wurde. Was wir Zufall nennen, hat etwiesenermaken bei Beginn der allerwichtigften und schwersten Culimfortschritte der Menschheit eine Hauptrolle gespielt. Bis des Keuers, welches wie Werkzeug, Sprache und Religion, em unterscheidendes Merkmal der Menschheit ist, wie verschieden= atig tann nicht bessen Ursprung gebacht werden, wie viele Zufälle dei mitgespielt haben! Allerdings gehörte die Menschenkraft dazu mb wir haben Ursache, wie Geiger sagt, die Kühnheit zu bewundern, welche das noch nie Gethane aussührte, da der Mensch zuerst der gefürchteten Glut sich nahte und den brennenden Holzscheit vor sich her über die Erde trug, eine geniale That ohne Borbild in der Thierwelt und in seinen Folgen für die Entwicklung menschlicher Cultur wahrhaft unermeßlich. Aber vergleichen wir die älteste Form des Reibseuerzeugs — wie sie noch heute bei vielen wilden Bölkern und auch bei civilisirten in religiösen Gebräuchen vorhanden ist — ein Stück Holz, das in ein weicheres eingebohrt und durch sortgessetztes Duirlen mit beiden Händen in Brand gesetzt wird mit den aus ähnliche Weise in die Steinaxt eingebohrten Löchern, so liegt die Vermuthung nahe, daß ein Zufall den Menschen diese Erfahrung machen ließ und daß aus dieser einzigen, sestgehaltenen Erfahrung alles Uedrige sich ergab.

Ich nehme also an, daß das gesellige Leben die Menschen schon vor der Entstehung der Sprache in Heerden oder Stämmen zusammenhielt. Krieg war damals der allgemeine Naturzustand, nicht nux Krieg gegen fremdartige Thiere, sondern auch gegen benachbarte Stämme der eigenen Gattung. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß ein eigenthümlicher Laut oder Ruf die Glieder des einzelnen Stammes verband, so daß sie durch diesen Ruf die Entsernten, Zerstreuzten, Verirrten zusammenriesen oder auch im Kampse mit einem Nachbarstamme sich gegenseitig ansmunterten. Wenn nun ein Mitglied des einen Stammes seine Genossen dahurch vor dem Herantommen des anderen Stammes warnte, daß er den Ruf desselben nachahmte, so hätten wir hiemit die Entstehung des ersten menschlichen Wortes zu constatiren; denn es wäre dies eine bewußte, absichtliche Erwedung einer Vorstellung bei gleichartigen, verwandten Wesen.

Wir haben hier demnach das auf der thierischen Stufe Borgefundene — Lockruf, Kampfruf und Warnungsruf — auf die natürlichste Weise in das Gebiet des menschlichen Worts hinübergeleitet.

Mit Recht fagt Geiger: "Dem Menschen war von je ber Mensch am interessantesten" und sucht deshalb die älteste Sprachbezeichnung in bem Ausdruck menschlichen Thuns. Aber es sollte mich doch sehr wundern, wenn nicht der ganze Wensch früher augenfällig und merkwürdig gewesen, als sein einzelnes Thun, seine noch so ausdruckvolle Geberde. Lettere ist immer eine Abstraction und es will
mir scheinen, als ob deren unmittelbares Verständniß wohl nicht,
aber ihr Fassen und Bezeichnen durch ein Wort schon eine ungeheure vorhergehende Entwicklung voraussetzte. Eine durchaus concrete, bekannte, stets wiederkehrende Thatsache ist dagegen der
ganze Mensch. Man beobachte doch nur die Thiere. Außer für
das ihr sinnliches Leben Interessirende — worin sie von ihrem Instinkt geleitet werden — gewinnen sie am ersten Verständniß für
ihresgleichen, für Freunde und Feinde, für Thiere und Menschen.
Der Hamfter kennt seine Feinde, er fällt den Hund an, er springt
an dem Menschen hinauf und sucht ihn zu verwunden. Der Hund
kunt seinen Herrn, des Odysseus Hund erkannte ihn wieder, da er
woh allen Menschen unkenntlich war.

Ich bitte hier folgende Betrachtungen mit mir anstellen zu wollen: Außer den Trieben nach Nahrung, Bewegung u. s. w., welche sich unmittelbar durch das Empfindungsleben äußern, sind dem jungen Thiere oder Menschen auch gewisse dunkle Vorstellungen ansgeboren, darunter, weil sie die natürlichste von allen ist, die Vorstellung von Wesen, die ihnen ganz gleich sind. Wie der Vogel sein Nest baut, so kennt das Kind seine Mutter, die von Ansang seine ganze Belt ist. Es faßt gleich bei Beginn die ganze Außenwelt sich selbst gleichartig (Wille gegen Wille) aus.\*) Es schreit, es

<sup>\*)</sup> Als ein charakteristisches Beispiel will ich folgende Stelle aus Weigels Autobiographie anführen. Dieser Mann, ein Sohn der Sturmzeit, welche der französischen Revolution vorherging, schilbert seine Jugendeindrücke, in welchen der Ingrimm über die socialen Ungerechtigkeiten, das eigene Leiden und das Elmb seiner Wutter in folgender Weise sich in dem sechsächrigen Jungen Luft machte: In solcher Stimmung stellte ich mich mehr als einmal unter freien himmel, die geballte Faust gegen ihn gerichtet und stieß Flüche und Berswinschungen auß: "Ja, rief ich, unser Herr Gott soll die schwere Noth kriegen! Die heilige Mutter Gottes soll die schwere Noth kriegen! In der Ueberzeugung, daß die Gelästerten gegen mich aufgebracht sein müßten, sorderte ich sie heraus, mit dem Bunsche, daß mich ein Blitz treffen und zerschmettern möge. "Thue

zürnt, es verlangt, es ist freundlich. Die natürlichste Vorstellung ist also die eines ihm gleichen Wesens, einer bestimmten Persönlichteit, die ihm denn auch, da sie als Mutter Nahrung, Liebe, Pflege gewährend ihm entgegentritt, die wichtigste und interessanteste von allen ist. Das erste Wort, welches das Kind lernt, ist das, welches seine Mutter bezeichnet, es entquillt der Empfindung, dem Drange des Willens und ist von einer Vorstellung begleitet.

Sind wir da nicht zu dem Schlusse berechtigt, daß das primum cognitum auch das primum appellatum gewesen sei, d. h. daß die natürlichste, verständlichste, interessanteste Vorstellung zuerst und vor allen das Wort geboren habe?

Unter den Sprachphilosophen ift allerdings diese Ansicht sowohl (Condillac, Locke, Adam Smith) als ihr Gegentheil (Leibnit) vertreten. Die einen behaupten, daß die ältesten Wörter Eigennamen, die anderen, daß sie Gattungsnamen gewesen seien. Max Müller entscheidet die Frage dahin, daß er drei Stusen annimmt, die erste wo das Ding nach seiner Eigenschaft bezeichnet (cavea die Höhle von Wurzel ku bergen), also ein allgemeiner Begriff auf das specielle Ding verwandt und zum Eigennamen desselben wurde, sowie etwa ein Mensch zuerst den Namen Großhaupt erhält; daß dann dieser Eigenname auf alle oder viele ähnliche Dinge übertragen wird und dadurch drittens diese Namen zu Appellativen oder Gattungsnamen werden.

Diese Lösung leidet an dem Uebelstande, daß sie keine ist. Wenn Max Müller sagt: "Das erste wirklich erkannte Objekt ist das allgemeine" so sind wir berechtigt zu fragen: Wie kam denn der Mensch zur Erkenntniß und Bezeichnung dieses Allgemeinen? Freilich in einer Zeit, wo die Menschen schon ein paar hundert Worte hatten, mit denen sie Thätigkeiten, Eigenschaften, Merkmale bezeichneten, da

mir was! rief ich. Mache mich tobt, wenn du das Herz haft." — Dieser naive Anthropomorphismus erinnert mich an die rührende Aeußerung der alten Ragd Lafontaine's, mit denen sie auf die harten Worte eines zelotischen Geistlichen replicirte, der dem armen Dichter die letzten Lebenstage mit schweren Buß- übungen verbitterte und nun die Befürchtung aussprach, der Tobte möchte doch zur Hölle gesahren sein: "Dieu n'aura jamais le courage de le damner!"

ist es nur natürlich, daß sie diese Wurzeln auf die Dinge anwenden, ihren Fluß z. B. Ach (Wasser) oder Rhein (das fließende), ihr Meer Saivs (das bewegte), ihren See Meer (urspr. weiche, moorige Masse) nannten. Ein solcher Name konnte dann Eigenname bleiben oder Sattungsname werden. Kann man doch heute noch sowohl das Meer als Eigennamen, wie auch als allgemeinen Begriff sassen, der durch Beifügungen "das weiße, das atlantische Meer" specialisirt wird. Derartige Rotationen die ich mit M N A bezeichnen will (Merkmalwort, Nomen proprium, Nomen appellativum) haben zu allen Zeiten stattgesunden und sinden noch sortwährend Anwendung. Der "Rothe, der Schwarze" werden zu Eigennamen; Tartüsse und Eulenspiegel sind im Französischen Gattungsbegrisse; der von der Stadt Magnesia hergeleitete Magnetstein gab Veranlassung zur Bezeichnung einer der allgemeinst verbreiteten Kräste, Eigenschaften, also Merkmale der Dinge: Magnetisch.

Zunächst möchte ich selber eine Lösung für obigen von M. Müller citirten Widerstreit der Meinungen versuchen und zwar, wie ich hosse, mit besserem Erfolge. Ich will den Gegenstand, wie ihn jene bedeutens den Männer sich gedacht haben, in aller Kürze an zwei Beispielen veranschaulichen.

A. Smith, Condillac, Locke sagen: Gin Kind nennt jeden Mann Bapa, jeden jüngeren Mann Onkel oder Karl u. s. w., also sind die Sigennamen das Ursprüngliche.

\* Leibnit fagt: Kinder nennen jeden Menschen Mann, gebrauchen am häufigsten die Worte: Ding, Pfanze, Thier, also waren die Algemeinen Bezeichnungen die ursprünglichsten.

Wie leicht löst sich dieser Widerspruch, wenn man bebenkt, daß dem Kinde einerseits eine beschränkte Anzahl von Wörtern, auf der anderen eine beschränkte Anzahl von sinnlichen Wahrnehmungen sich zu allererst darbieten. Beide Klassen werden nun mit einander comsbinirt, d. h. an ein bestimmtes Wort reiht es zuerst eine Anzahl ähnlicher sinnlicher Vorstellungen, die es verwechselt, da es ihre Unters

schiede noch nicht kennt. Die Wörter, welche es aber von den Eltern am häufigsten hört, sind entweder gang specielle, welche Befen bezeichnen, mit denen es am öftesten zusammentrifft: also Bapa, Onkl, Phylar, ober ganz allgemeine, was ja auch nur natürlich ist, da man dem Kinde nicht gleich "Bergismeinnicht, Rhinoceros, Schuhmacher 2c." mittheilen kann. Es rangirt also naturgemäß alle seine Erfahrungen unter jene Wortrubriten und da es bald den "Bapa, Ontel und Phylax" von den übrigen Wefen unterscheiden lernt, so bleiben ihm in der zweiten Stufe nur die allgemeinen Bezeichnungen. Ein Schluß läßt sich aber aus dieser Erfahrung durchaus nicht ziehen, da wir es hier nicht mit von dem Kinde erfundenen, sondern aus einer hohen Culturstufe ihm mitgetheilten Worten zu thun haben. Seine Thätigkeit ist zuerst ein Generalisiren b. h. öster wiederkehrende Erscheinungen an ein ihm zu Gebote stehendes Bort fnüpfen; das richtige Eintheilen und Unterabtheilen lernt es aft später, wenn ihm gesagt wird "der Rhein ist ein Fluß, der Main ist ein Kluß, die Lahn ist ein Kluß."

Wir können durch Abstraction aus diesen Beobachtungen nur das Eine seststellen: Die Ursprache bezeichnete mit ihren ersten Worten die dem Menschen am meisten auffallenden, ihn am meisten interefsirenden Dinge und begann dann mit Hilse dieser ersten Worte zu generalisiren d. h. ähnliche Dinge an dasselbe Wort zu heften. Die Wichtigkeit eines in specieller Absonderung stets wiederkehrenden Dinges mußte demselben natürlich einen besonderen Namen erhalten und so gehören denn wohl Eigennamen zu den ältesten Worten der Menschheit.

Die Sprachwissenschaft hat nachgewiesen, daß die Wurzeln and welchen die heutigen Worte entstanden sind, ursprünglich eine bestimmte Thätigkeit bezeichneten. Bei dem unendlichen Flusse der Beutungen, der Begriffswandlung, ist es aber sehr schwer zu behaupten, daß jene Bedeutungen, die äußerste Grenze bis zu welcher die Wissenschaft durch Rückschlüsse hinaufdringen kann, auch ihre Urbedeutungen gewesen seien, mit anderen Worten, daß die Wurzel

da bei ihrem Entstehen binden, ga gehen, mar zerreiben bedeutet hätten. Selbst die geistreiche Hypothese Geiger's, daß das erste Wort durch Nachahmung einer Gesichtsgeberde mit gleichzeitig auszgestoßenem Laute entstanden sei, hat für uns etwas Gezwungenes, da wir hier das in der Thierwelt doch schon so bedeutend entwickelte Princip der Mittheilung, dem ohne Zweisel auch die menschliche Sprache entsproßte, vermissen.

Auch die Einzelthätigkeit des Menschen ist, wie bemerkt, eine Abstraction, deren Borstellung und Bindung durch das Wort, wir schon um deswillen nicht an den Ansang setzen dürsen, da wir bei der Entwicklung des Kindes nur das häusig wiederkehrende, Persönliche mit dem Worte sixiren hören, während slüchtige, vorübersgehende Thätigkeiten, Geberden nur auf das Empsindungsleben wirten, das Kind weinen oder lachen machen, aber keine ruhige Reslexion austommen lassen. Wir mögen deshalb das "beißen, grinsen, reiben, schmieren" recht gerne der zweiten Stuse der Sprachentwicklung einräumen, und dem unermüdlichen Fleiß und der staunenswerthen Ausdauer unserer nie genug zu preisenden Sprachsorscher herzlichen Dank aussprechen, daß sie die Fackel des Wissens bis in jene dunkle Urzeit getragen, aber als Ausgangspunkt der Sprache können wir im Wurzeln nicht aufsassen.

Wir müssen vielmehr aus den von mir theilweise schon angeschenen Gründen annehmen, daß die Namen der einzelnen Menschen, ihre Rusnamen, Eigennamen die ältesten Worte gewesen seine. Dasmit erklärt sich auch die Frage, welche die bedeutendsten Denker schon beschäftigt hat, wie es denn gekommen, daß der Mensch inmitten der allgemeinen Flucht der Erscheinungen, des Zusammensließens der Ansenwelt das Einzelne hat sixiren, sesthalten und es zugleich mitzelst des Wortes zu einem allgemeinen Begriffe erheben können. Das ist eine so echt und rein menschliche Eigenschaft, die wir und recht klar vergegenwärtigen müssen. Wir hören in Ruhe die vom Bapagei täuschend nachgeahmten Menschenworte, wir hören den Hund uns anbellen, offendar ein Versuch, in seiner Sprache uns etwas zu

sagen; alles dieses macht uns Freude, weil wir dabei die Grenzlinie zwischen Mensch und Thier innegehalten sehen. Wenn wir aber ein Thier auch nur Ein Menschenwort mit Bewußtsein außsprechen hörten — es würde uns mit Entsetzen erfüllen. Und es ist daher eine bei einem so vorzüglichen Geiste kaum glaubliche Verwechslung der Dinge, wenn L. Geiger sagt: "Besonders beachtenswerth ist hier das Sprechen der Bögel, weil diese zur Nachahmung der Laute besonders günstig organisirt, zum Außsprechen von wirklichen Wörtem abgerichtet werden können, und namentlich auch wegen des bei ihnen mehr als bei den Säugethieren vorwiegenden Gesichtssinnes, der sihnen wohl möglich machen könnte, eine Art von Begriffsbild bei dem Worte zu sassen und insofern zu denken, wenn die Dressur entsprechend eingerichtet wird."

Wie gefagt, die Sprachschöpfung, deren größtes Wunder darin besteht, daß sie innerhalb des allgemeinen Zerrinnens und Ineinanderfließens der Anschauungen mit dem lautenden Worte eine Borstellung heraussondert und diese allmählich als Etwas für sich Be stehendes zu einem Denkbilde verdichtet, fie kann ihr Werden nur der natürlichen, nächstliegenden Möglichkeit verdanken; sie muß sich zunächst an Wesen geübt haben, deren Dauer, Stetiakeit und Ab sonderung von den übrigen Naturdingen gleichsam über allen Zweisel erhaben war, deren Vorstellung sowohl durch die innere Befähigung des Auffassens (angeborene Vorstellung des Gleichartigen s. o.) als durch die beständige Wiederkehr des wirklichen Gegenstands so kan so fest, so unzweifelhaft wurde, daß man sagen kann: Die Reprik sentation dieses Wesens sprang mit dem Worte wie Pallas gant gerüftet und gewaffnet aus dem Haupte des Menschen in die Birt lichkeit. Dieses Wesen muß aber der gleichartige, mitlebende Mensch gewesen sein, und darum waren Rusnamen die ersten Worte\*).

<sup>\*)</sup> Dieser Tage las ich eine Bemerkung von Spielhagen in der "Gegen wart", welche sehr mit meiner Anschauung harmonirt: "Der ununterbrochen daherrauschende Strom der Eindrücke verändert und erweitert das alte Bet Iches sich die Eindrücke der Jugend in unserem Denken und Empfinde

Rönnen wir uns nun einen Weg benten, auf welchem biefe Eigennamen zu wirklichen Gattungsnamen geworden sind und die allgemeinen Begriffe ihre ftille, fortbauernbe Wirtung begonnen haben? Ich glaube, das sollte nicht allzuschwer sein. Es genügte, daß eine Unzahl folcher Laute vorhanden waren, beständig das Bild ber damit bezeichneten Individuen bei dem Aussprechen bes Lautes sich darftellte, fo konnte wohl auch einmal eine besondere Eigenthum= lichkeit eines dieser Wesen sich allmählich mit dem Aussprechen des Bortes in ber Seele bes Hörenden erwecken und sich an bas Wort anheften. Ich lasse dies absichtlich in solcher Allgemeinheit, da man für jene Urzeit des Uebergangs aus der Thierheit in die Menschheit nicht vorsichtig genug sein kann und nur mit der größten Sachtheit einen Schritt wagen darf. Ich erinnere beshalb nur daran, wie bei den heutigen Menschen die Taufnamen gewöhnlich nicht als Rufnamen in der ersten Kinderzeit gebraucht werden, sondern ein Name nach irgend einer besonderen Eigenthümlichkeit des Kindes, oft auch nach einem von diesem Kinde selbst mit besonderer Borliebe vor= gebrachten Tone erfunden wird. Man hätte demnach nur die Sache umzukehren und z. B. eine eigenthümliche Mundbewegung, bie mit einem Rähnefletschen verbunden war bei einem Individuum und diefelbe Eigenthümlichkeit bei einem anderen vorhanden zu denken, und nun zu benken, daß der Name des ersten, der vielleicht lautlich schon in einem gewiffen Zusammenhang mit der Eigenthümlichkeit stand, dann auch auf das zweite Individuum übertragen wurde, so hätten wir einen ersten Anfang von Begriffsbildung. Welch schwacher

Begraben hatten und verwischt die Bilber, die scheinbar keine Bedeutung und also auch kein Interesse mehr für uns haben. Scheinbar, denn in Wirklichskeit ist es nicht der Fall. Selbst der am weitesten Gewanderte oder Herungesschlederte, selbst der am höchsten Gestiegene — sie werden trop ihres Uebersblids und erhabenen Standpunkts sich immer wieder darauf ertappen, wie sie ihre große Welt an der kleinen ihrer Kinder und Jugendjahre messen, wie sie die neuen Menschen fortwährend nach einigen wenigen Kategorien rubriciren und diese Kategorien sich auf gewisse Typen basiren, die ihnen als normativ erscheinen — nämlich die wenigen Menschen, die in ihr junges Leben bestimmend eingriffen oder doch hineinblickten.

Anfang! wird der Leser ausrusen. Er vergegenwärtige sich, wie schwach die Anfänge überhaupt in der organischen Welt sind. Es ist ein unzweiselhaftes Resultat der Sprachwissenschaft, daß die Namen der meisten Thiere von Farben herkommen. Die Verschiedensartigkeit der Farbe war etwas, was die Menschen schon früh interessirte. Sollte da nicht der Schluß erlaubt sein, daß der Rusname eines bestimmten Menschen, der sich durch eine besondere Farbe auszeichnete und der dann nothwendig an diese Farbe erinnerte, mit der Zeit auch anderen von ähnlicher Auszeichnung gegeben, allgemach auch auf Thiere übertragen, so zum Gattungsnamen werden konnte?

Ich überlasse es dem Leser, diese Hypothese weiter zu verfolgen und will nur meine Theorie mit den bisher vorgebrachten verzgleichen, um den Unterschied und damit ihre etwaige Berechtiguns diesen gegenüber hervorzukehren.

- 1) In der sonst sehr geistwollen Theorie Herber's tritt das zu in Sprachlaut Veranlassende ober Zwingende durchaus in den Hintergrund. Es ist nicht zu erkennen, was den Menschen veranlaßt hab en sollte, den Ruf des Lammes nachzuahmen und daran dessen griff zu binden. Da müßte der Urmensch ein betrachtender Philossoph, ein angehender Natursorscher gewesen sein und das war er gewiß nicht.
- 2) Die Eigennamentheorie von Condillac, Adam Smith 2c. trägt durchaus den Stempel des achtzehnten Jahrhunderts, welches in subjectiver Besangenheit den Urmenschen schon die Restexion und Abssichtlichkeit der späteren Zeit zuschreibt. Zwei Wilde sollen nach Ad. Smith übereinkommen, einen Teich, einen Baum, eine Höhle mit einem besonderen Laut zu bezeichnen; diese Eigennamen hätten sie später auf die übrigen Dinge übertragen. Zu einer solchen auch stillschweigenden Uebereinkunft, ja nur zum Wahrnehmen des Teich Laums u. s. w. als gesonderter Wesen gehört schon ein Denkoe wögen, was selbst erst das Resultat jahrhundertelanger Sprachübu sesseich kann.
  - 3) Die Geiger'sche Theorie, unstreitig die tieffinnigste von allen

bis jetzt vorgebrachten steht auf bem Boben der wissenschaftlichen Thatsache, daß in allen Sprachen niemals das Ding unmittelbar sich in das Wort überträgt, sondern daß stets Begriff aus Begriff, Laut aus Laut entwickelt wird. "Auch die Eigennamen, sagt Geiger, waren alle ursprünglich bedeutungsvolle Wörter." Soweit uns die Sprachforschung auf die ursprünglichsten Bedeutungen der Wurzeln, aus denen alle Wörter sich gebildet, zurücksührt, bedeuten diese alse ein menschliches Thun, das in der Geberde recht augenfällig wirkt.

Wenn wir nun in Betracht ziehen, daß die Sprache unbedingt aus der Mittheilung hervorging, daß diese ihre Mutter ist, so wäre es allerdings nicht unmöglich, daß ein zur Thätigkeit aufsors demder Laut das erste Wort unbestimmtesten Inhalts gewesen wäre, welches nachmals durch verschiedene ähnliche Laute sich differenzirt hätte. Aber es sehlt hier doch gar sehr das Wichtigste des Sprachsgeistes — jene Ruhe die zur Reslexion, zur beginnenden Vorskellungsfizirung nöthig ist. Derartige Ruse sind und bleiben Intersjectionen, deren Wesen ist, unmittelbar zu wirken, keiner weiteren Vorstellung zu bedürsen, namentlich da sie stets von vollkommen des zeichnenden Geberden unterstügt sind, die ja selbst schon eine außereichende Sprache waren.

Die Eigennamen sind allerdings bedeutungsvolle Wörter. Aber man erwäge auch einmal, in welchen Fällen wir heutzutage veranslaßt sind, ein Wesen wirklich mit einem Namen zu benennen, also im eigentlichsten Sinne des Wortes die Urzeugung zu wiedersholen und man wird sinden, es ist in den Millionen von Fällen, wo wir einem Menschen, einem Thier einen Eigennamen geben. Daß wir jetz unter den Tausenden von Eigennamen — durch billige Rücksten bestimmt — gerade den oder jenen heraussuchen, daß der Indianer sein Kind Schläfer, Lauser, Kate u. s. w. nennt, das benimmt jener Thatsache nichts von ihrem Gewichte: wenn wir ein Kind lange mit einem Kosewort: Dada, Bim, Bibi u. s. w. bestichnen, so geben wir diesem sogewort: Dada, Bim, Bibi u. s. w. bestichnen, so geben wir diesem sogewort: Dada, Bim, Bibi u. s. w. bestichnen, so geben wir diesem soger einen aus seiner Eigenthümlichsteit hervorsprießenden neuen Namen. Also Ding und Name, nicht

Begriff aus Begriff. Diese Erwägung ist nicht zu unterschätzen, sie spricht außer den früher von mir angeführten Gründen für die Ursprünglichkeit der Rusnamen. Ich wiederhole nochmals die Vorstellung eines gleichartigen Wesens ist die klarste aller Vorstellungen, der rusende Vogel hat dieselbe, so gut wie die angeborene Vorstellung vom Neste. Vorstellungen von Gliedmaßen, von Thätigsteiten sind schon bedeutende Abstractionen. Die Vorstellung des gleichartigen Menschen war aber dem Urmenschen so natürlich, daß er sie auf Alles übertrug und jede auf ihn wirtende Kraft als von einem ihm ähnlichen Willen ausgeübt glaubte, wie denn auch der Hund den Wind anbellt, weil er glaubt, daß er ihn absichtlich anbläst.

Und die natürlichste, einsachste, angeborene und zugleich interessanteste Vorstellung mußte am frühesten im Laute fizirt werden, zum ersten Wort sich gestalten.

Ich komme zum Schlusse nochmals auf das früher angesührte hypothetische Beispiel zurück, in dem ich den Kampsrus eines Stammes zur Bezeichnung desselben bei dem Nachbarstamme werden ließ. Wenn die Stammgenossenschaft in den frühesten Zeiten des geselligen Lebens, wie dies ja nur natürlich ist, die Individuen ganz und gar sich ein- und unterordnet, so daß diese noch kaum individualisirt gedacht werden können, so gewinnt jene Hypothese, die ich als eine Möglichkeit der ersten Sprachentstehung angesührt habe, einige Wahrscheinlichkeit. War aber einmal auch nur Eine Repräsentation an das Wort gebunden, so mußte die Fähigkeit der Spracherzeugung, die bis jeht geschlummert hatte, angeregt werden und ihr Ansangsstilles und unscheinbares Wirten beginnen, die der Tag kam, wo die kleinen Quellen zum Strom und die Ströme zum majestätischen, unermeßlichen Ocean des in der Sprache entsalteten Menschengeistes wurden.

Wenn sich der Leser erinnern will, wann und unter welchen Umständen der unmittelbarste, kaum zu bezwingende Drang einen Laut auszustoßen erwacht — so wird er zunächst sagen müssen im höchsten Jubel (die Juchzer der Gebirgsbewohner) des Wohlgefühls

und im höchsten Schmerz. Ungeselligen Wesen ist dies nicht verliehen — die Raubthiere haben nur Lockruse und Töne, die Furcht erregen; die kaltblütigen Thiere haben keine berartige Aeußerung. Also ber ursprünglichste Drang zur Lautäußerung entstammt schon bem Gefühl der Sympathie und vermag ebenso Sympathie zu erwecken.

Eine noch viel wichtigere Beobachtung ist aber die, daß wo daß Gemeingefühl sehr lebhaft wird, namentlich wo eine recht gemein= same Empfindung, oder das Bewußtsein und der Drang gemein= samen Handelns uns ergreist, daß dann von selbst der Laut in un= seren Organen erwacht und sich unaufhaltsam hervordrängt. Wer einmal als Anabe von der Begeisterung des Kampses ergriffen war, wer einmal in wichtigen Augenblicken gemeinsam Hand angelegt an ein rasch zu erledigendes Wert z. B. ein gefährdetes Schiff an Seilen ans Land zu ziehen, dem wird sosort die Wahrheit dieser Bemerdung einleuchten. Das Geheul der Paviane, mit welchem diese die Hunde in die Flucht jagten (Seite 223) ist das Vorbild dieses Dranges in der Thierwelt.

Solche Laute mußten sich bemnach in der vorsprachlichen Zeit, wo der Mensch noch als Theilwesen eines Stammes, einer Heerde zusammenlebte, festsehen und eigenthümlich ausbilden und es ift nur eine consequente Folgerung, wenn wir annehmen, daß Verschieden= heit und Gegensählichkeit der einzelnen Stämme an diese höchst charatetristischen Laute gebunden waren.

Somit hätte ich in meiner Hypothese auch von der von Max Müller aufgestellten Theorie — daß jedem Wesen ein Klingen eigensthümlich ist und daß die freiwillige Aeuferung dieses Klingens der unmittelbarste Ausdruck seines Wesens ist — das was an derselben entschieden Wahres ist, aufgenommen und verwerthet.

Was ich als ben Hauptwerth meiner Hypothese ansehe, ist daß sie allein zu erklären vermag, wie der Mensch inmitten der flüchtigen, beständig zerrinnenden Erscheinungswelt, die Besähigung gewann, etwas zu sondern, festzuhalten, als einen dauernden Vorsstellungsinhalt an ein Wort zu knüpsen: eine Kähigkeit, die

allen Thieren versagt ist, und die in naturgemäßer Entwicklung zu ben allgemeinen Begriffen und zur Entstehung der menschlichen Bernunft führte.

Die ersten Worte waren die Bezeichnung von Stämmen ober Einzelmenschen; ihr Vorstellungsinhalt alles das, was man von diesen kannte ober wahrnahm.

Auch heute sind diese Worte noch die reichsten von allen. Der Leser frage sich, ob er ein reicheres Wort kennt, als das was ein geliebtes Wesen ihm vorstellt oder auch Worte wie: die Römer, Schiller, Beethoven?

Bum Schlusse noch Eine Bemerkung: Ich habe in obiger Darsftellung mich bemüht, mit Silfe ber aus ben Resultaten ber heutigen Sprachforschung festgestellten Punkte Linien zu ziehen um einen, weiterer Forschung unzugänglichen, Punkt annähernd zu bestimmen.

Ich bitte den Leser nicht zu vergessen, daß ich nur eine Möglichkeit der Sprachentstehung durch meine Hypothese erschließen wollte. Gewißheit ist auf diesem dunkeln Gebiete ja niemals zu erlangen. Ich will deshalb zum Schlusse noch eine andere Hypothese vorbringen, welche gleichfalls eine Möglichkeit der Sprachentstehung enthält und wohl auch der Beachtung würdig ist.

Es ist eine Eigenthümlichkeit des Entwicklungsgesetzes, die auf den verschiedensten Gebieten ihre Bestätigung sindet, daß eine Anzahl zusammenwirkender Kräfte oder Factoren eine Entwicklungsrichtung hervordringen, die uns in Verwunderung setzt, weil dieselbe einem scheindar ganz unwesentlichen Moment direkt zusteuert, sich von demselben leiten läßt. Wir vergessen dabei meistens, daß die stärferen Kräfte sich gegenseitig äquilibriren und daß das kleine Woment — dem Tropsen Wasser gleich, der das Glas übersließen macht — alsbann ein entscheidendes Uebergewicht erhält. Zuerst einige Beispiele:

Wenn im Jahr 1849 Louis Napoleon die Bahn zu seiner nach= maligen politischen Größe einschlagen konnte, so verdankt er es zum großen Theil dem Umstande, daß die übrigen Parteien in wüthen= dem Haber einander besehdeten, daß keine Versöhnung oder Vermitt= lung möglich schien und daß man endlich theils des Habers müde, theils von der Ansicht geleitet, der Präsident sei ein mannequin, ein imbécille, sich dessen Herrschaft gesallen ließ. Dies ist eine natürliche Erklärung einer zwanzigiährigen Entwicklungsgeschichte Frankreichs. Aus ganz ähnlichen Ursachen, aus dem unversöhnlichen Haß der Legitimisten, Orleanisten, Bonapartisten, Republikaner, Socia-listen, ist das Septennat Mac Mahons hervorgewachsen. Wir sehen also, wie aus dem Zusammenwirken verschiedener Kräfte sich oft eine mittlere Erscheinung ergibt, die etwas ganz Fremdartiges hat, indem dabei die einzelnen Züge nicht zu erkennen sind.

Ich will dies noch durch ein recht specielles Beispiel aus der Aesthetik veranschaulichen. In der herrlichen Ballade Schillers: "Die Kraniche des Ibykus" wird der Ausruf des Mörders: "Sieh da, sieh ba, Timotheus, die Kraniche des Johtus" von den meisten Lesern falsch verstanden — oder auch sie sagen, er sei trivial, falle plötlich aus dem erhabenen Ton in das fehr Gewöhnliche. Das ist ein großer Frrthum, ein mangelndes asthetisches Verständniß. Was den guten Leuten vorschwebt ist Folgendes: Der Eine meint: Nach dem gewaltigeu Eumenidenchor müßte plötlich eine Götterstimme rufen: Der Mörder des Ibykus heißt Timotheus! Der Zweite meint: Der Mörder müßte tief erschüttert hervorsturzen und fagen: Ich bin's, der die That gethan! Der Dritte meint: Die Kraniche müßten über die Mörder herfallen und dadurch ihn der Rache des Bolts anzeigen. Alle diese einseitigen Momente hat der große Dicter vermieden und eine mittlere Lösung gewählt, die alle übrigen in sich schließt. Denn indem der Mörder bei Erscheinen der Kraniche den unbedachten Ausruf thut, haben 1) die Kraniche ihren Auftrag erfüllt. Und wie feierlich fliegen die Ankläger bei der allgemeinen . Stille dahin! 2) die Eumeniden ihre Macht bekundet, indem unmit= telbar in der allgemeinen Ergriffenheit und Todesstille der Name des Mörbers laut ertönt. 3) haben wirklich und wahrhaftig die Mörder — auch ohne es zu wollen — sich selbst angegeben. — Möchten doch die äfthetischen Kritiker, statt ihr armes Lichtchen leuchten zu lassen,

von den großartig genialen Instinkten unserer gewaltigen Dichter sich jederzeit bemuthig Belehrung und eigene Erleuchtung suchen!

Um nun zur Sprache zurückzukehren: Wir haben bei beren Entstehung zwei Hauptsactoren anzunehmen, nämlich die Gesichtserpräsentation d. h. die innere Vorstellung welche der Mensch bei seinem Mitmenschen ebenfalls erwecken wollte und das Mittel zu dieser Erweckung, die Geberde. Diese Geberde war in dem Drang des Augenblicks jederzeit von einem unartikulirten Laute begleitet. Wer einmal arme, ungebildete Taubstumme ihren Bünschen durch die Geberdensprache hat Ausdruck geben sehen, der weiß genau, was ich meine. Die Geberde ist also die Hauptsache, der Laut nur begleitender Nebenumstand.

Dieser Laut nun, der sich bei verschiedenen Geberden eigenthümlich modificirte, konnte in dieser Differenzirung bald zu einer außdrucksvolleren Selbständigkeit gelangen.\*) Und wenn wir nur zwei Urwurzeln annehmen, von denen z. B. He, he den Ruf, mit der Vorstellung daß der Angerusene kommen solle und Hau, hau die Bedeutung, daß er gehen solle in sich schloß, so haben wir schon einen Ursprung der Sprache, auß welchem dieselben sich weiter entwickeln konnte. Um den Kritikern wohlseilen Spott zu ersparen, will

<sup>\*)</sup> Es gibt noch Gine Erscheinung auf bem Gebiete menschlicher Thatigteit, welche eine treffende Analogie mit diesem Proceg barbietet: es ift die Uebernahme ber Function bes Austaufches ber Guter burch bas Gelb. Letteres ift im mahrsten Sinne bes Wortes zu einem Reprafentativmerthe geworben. Und doch war das Ebelmetall anfangs, da noch der Tauschhandel bestand, offenbar ein untergeordnetes Tauschmittel, ba fein Gebrauchswerth ein geringerer war, als ber fast aller übrigen Dinge, welche bes Menschen Rothburft bienen. Aber seine Qualitäten - die Theilbarkeit, die Möglichkeit, es leicht und lange aufzubewahren und viele andere Bortheile - ließen es bald als ein Universal= tauschmittel an die Stelle aller übrigen treten. Als die größere Schnelligfeit ber Circulation zu einem Bedürfniffe ber Beit geworben, ba trat eine neue Reprafentation — ber Bechsel und bas Papiergelb — an die Stelle bes Metall: gelbes. Das Gelb ift überhaupt ein außerft lehrreicher Gegenftand für bie Entwidlungstheorie, ba in ihm die Gigenschaften ber Entwidlung in besonders flarer, weil über große historische Beitraume fich ausbreitenber Erscheinung fich barbieten. - Wie das Wort nur bem Geifte bient und fich von ben Dingen

ich diese Theorie hiemit selbst Hist-Hott\*) = Theorie taufen und ihnen zu bebenken geben, ob die Zuruse der Bauern an ihre Pferde nicht auch eine Art Sprachschöpfung sind.

Einen hohen Grad von Wahrscheinlichkeit erlangt diese Hyposthese dadurch, daß die ältesten Wurzeln — soweit unsere Erkenntniß reicht — wirklich der Ausdruck für menschliche Geberden gewesen sind.

Auch bei dieser Theorie sind alle die Impulse und Włotive, welche wir als bei der ersten Sprachschöpfung wirksam annehmen müssen, deutlich genug vertreten, nämlich 1) das Bedürsniß der Mitsteilung. 2) der aus gemeinsamen Thun sich hervordrängende Laut. 3) die Geberde, welche der Vorstellung entspringt und naturgemäß 4) sich in eine Geberde umsetzt, welche mit dieser Vorstellung mögslicht übereinstimmt; endlich 5) die durch häusige Wiederholung einstetende Fixirung des Zusammenhangs zwischen Laut und Vorstellung.

losgelöst hat, so bient bas Gelb nur bem Austausch ber Gegenstände, ohne daß es Jemand einfällt, an seinen Gebrauchwerth etwa für Schmuck u. s. w. zu denten. Wesentliche Eigenschaft der Function. Auf gleiche Weise sind in den thierischen Organismen die ursprünglich gleichartigen Theile durch fortgesette Bethätigung d. h. durch Entwicklung zur Uebernahme bestimmter Functionen herangebildet worden. Und ich glaube, wenn man zur Zeit des Tauschhandels einem Menschen gesagt hätte, daß man dermaleinst Haus und Hof, Gut und habe für ein paar Stückhen Lumpenpapier hergeben werde, dieser uns sür ebenso verrückt gehalten hätte, als die Gegner der Entwicklungslehre denzenigen halten, der ihnen heute sagt, daß die Nerven, diese wunderbaren Leiter der Empsindung sich zu dieser Function aus den ursprünglich gleichartigen und gleichmäßig empsindenden Elementarzellen heranentwickelt haben.

<sup>\*)</sup> Ich weiß recht wohl, daß gerade biese beiden Silben von Begriffswurzeln abstammen. Ich wählte sie nur, weil sie allgemein bekannt und darum charakteristisch sind.

## Einige Wirkungen der Sprache.

Ueber das Wachsen und Werden der Sprache könnte ich füglich schweigen. Deren Gesetze sind von den bedeutendsten Geistern ans dem reichen Material ihrer staunenswerthen Forschungen entwicket und dargestellt worden. Es dürfte aber doch dankenswerth erscheinen, diese Grundgesetze, wie sie sich aus der unbefangenen Beobachtung dieses Materials ergeben, übersichtlich nebeneinanderzustellen:

- 1) Der Sprachlaut ist das Ursprüngliche. Aus der Vorstellung hervorgegangen, entwickelt sich an ihm, reift und vervollkommnet sich der Begriff.
- 2) Die ältesten nachweisbaren Worte sind einsilbige Wurzeln; sie bezeichnen fast alle ein menschliches Thun. Diese Wurzeln sind natürlich noch indifferent; man kann nicht sagen, daß sie Substantive ober Zeitwörter sind; ihr Inhalt ist einsache Wahrnehmung.
  - 3) Diese Wahrnehmung differenzirt sich; sie wird
- a) reicher und richtiger. Das Wort bleibt, ber Borstellungsfreis wird größer und bedeutender. Das Wort Uhr (Zeitmesser) umfaßt in unserem heutigen Denken die verschiedensten Dinge, die alle Eine Haupteigenschaft haben.

- b) die Vorstellungen versolgen eine Succession, sie treten in einer Reihe auf, so daß die älteste Wahrnehmung, die dem Dinge den Ramen gab, ganz eliminirt, vergessen werden kann. Wer denkt bei dem Worte tragisch noch an Bock, wer bei geniren noch an Gehenna, wer bei Feder (Stahlseder) noch an die Vogelseder? Daß Bort bleibt, die Vorstellungsreihen ändern sich. Daß Sprachgessühl hält stets nur eine bestimmte Entwicklungszeit der Vergangensheit in der Erinnerung sest. Als gehenna (der Ort der Qual) zu stanzösisch gene die Folter wurde, war dem theologischen Bewußtsein die Entstehung des Wortes noch gegenwärtig, als gener einen sollern, martern außdrückte war der Begriff der Folter noch lebendig, als das Foltern sich in lästig werden verdünnte, war man der Bedeutung des ersteren noch bewußt, heute ist auch dieses versichwunden.
- c) Differenzirung von Wort und Vorstellung kann auf verhiedene Weise geschehen. Als die Jungfer ein Fräulein wurde, da wurde die Köchin eine Junafer. Un den Dingen werden verschie= dene Eigenschaften wahrgenommen, dasselbe Ding erhält mehrere Bezeichnungen; damit erhält die Sprache zugleich das Mittel, die kineren Unterscheidungen der Dinge auszudrücken. Specielles und Algemeines wechseln beständig, lösen sich ab, ich habe dies schon S. 210 Reigt an den Worten Volk, Nation u. f. w. Es ist in der Sprache in fortgefetter Fluß und Stehenbleiben auf bestimmten Stufen, ligennamen werden Gattungsbegriffe, Gattungsbegriffe zu Gigen= amen. Wie fich's in dem beschränkteften Raume zutrug, wo die Renschensprache zuerst entstand, wie's beim Spracherlernen des Kindes Ichah, so geschieht es noch heute in den großen Oceanen der Bölker= Solang das sprachbildende Geschlecht nur Einen Fluß, inen Berg kaunte, waren die Bezeichnungen Eigennamen. Als es n zweiten kennen lernte, war dies auch der Fluß, der Berg. Als bas Bedürfniß der Unterscheidung hatte, konnten die beiden letten r grüne, der rothe heißen. Dabei konnten die früheren Bezeich= ingen den individuellen Wefen bleiben, fie konnten auch allmäh-

lich zu Gattungenamen werden. Heute noch nennt das Volt lieb den Lindenwirth, den Obermuller als Bans und Rung; fo wer bie Gattungsnamen zu Eigennamen. Wie aber ein gewaltiger Gio name zum Bater inhaltreichster Gattungenamen werden fann, bedenke man an den Worten: Chriftenthum, Chrift, chriftlich u. 5, Es ist also ein beständiger Wechsel, ein Ueber- und Unterordnen ber Beariffe und es hängt von den zahlreichsten Zufällen ab, ob ein Wort eine allgemeine ober specielle Sphäre in sich schließt. Schak entwickelte fich im Gothischen zum Begriff Gelb, im Altfriefischen blieb es Vieh; im Englischen hat sich cattle das Vieh aus Capital (Besit) entwickelt. So kann das Wort Vogel für das Kind auch Schmetterlinge mit einbegreifen und es kann wieder zur speciellen Bezeichnung der Gans (avica) herabsinken. Schellen konnte ursprünglich einen sehr weiten Begriff, Klang hervorbringen, haben: "Ich schell mein Horn ins Jammerthal", heute bedeutet es einen speciellen Ton, umgekehrt mochte tonen ursprünglich nur den Klang ber gespannten Saite bedeuten, heute ist es allgemeinsten Inhalts. Mit anderen Worten es ist ein fortgesetter Discursus, ein Durcheinanderschieben, Einengen und Verallgemeinern und nur die strenge Wissenschaft, die das Classificiren sich zum Ziele fest, sieht sich veranlaßt, Wörter wie Gattung, Ort, Familie, Sippe in ein ftrenges unumstößliches Verhältniß zu einander zu seten. —

Wie aber schon bei den ersten Wurzeln lautliche Differenzirungen entstanden, um die Verschiedenheit gewisser Vorstellungen zu sixiren, dafür finde ich keine andere Erklärungsmöglichkeit, als die in bem vorhergehenden Abschnitt von mir vorgeschlagene.

Man wird nun hier einwenden: Wenn dem so wäre, wie fommt es denn, daß überhaupt eine Fixirung der Vorstellungen möglich war, warum entstand nicht ein fortwährendes Verwechseln von Allem mit Allem? Und wie willst du die Abstraction erklären, die von der lautgebundenen Vorstellung eines Menschen oder gar eines Stammes auf eine bestimmte Eigenschaft oder menschliches Thun führte? Und warum wirkte denn jene Urzeugung der Sprache nicht fort, warum

nd vielmehr alle menschlichen Worte, wie du felbst fagt, nur Besiffe die aus Begriffen enstanden?

Darauf habe ich zu erwiedern: Wie der unorganische Stoff eine stimmte harmonische Gliederung ist, die nach rückwärts nicht mehr urchbrochen werden kann, aber zu höheren Neubildungen führt; nie die organische Zelle eine Grundform ist (felbst das Refultat inger Züchtung), welche allem höheren organischen Leben zu Brunde liegt und die Constanz desselben erklärt, so haben sich auch n unendlich langer Züchtung gewisse Grundbegriffe des mensch= ichen Denkens herangezüchtet in der Sprache. Diese sind keines= megs identisch mit den Grundbegriffen des logischen Denkens 3. B. Beit, Raum, Grund — im Gegentheil! Es find rein sichtbare, äußer= liche, bekannteste Verrichtungen, Handlungen des Menschen: beißen, scharren, höhlen 2c. concreteste Dinge! Wie viel Zeit der Mensch brauchte, um von den Rufnamen zur Bezeichnung dieser Thätigkeiten Bu gelangen, wir wissen es nicht. Das aber wissen wir, daß diese Laute und Vorstellungen ihm angezüchtet und angebildet wurden, daß sie die Grundelemente sind, womit alles sprachliche Denken operirt, wovon es ausgeht, womit es allmählich die Welt sich erklärt und erobert.

Daß diese lautgebundenen Vorstellungen allen menschlichen Sprachen zu Grunde liegen, daß spricht dafür, daß die ganze Menschscheit von einem bestimmten, besonders begabten Thierstamm ihren Ursprung leitet, der gleich anfänglich den anderen Thieren siegreich widerstand, gleichartige Wesen vielleicht als Gesangene in sich aufsnahm und dann allmählich die Grenzlinie zwischen Thier und Menschimmer mehr vertieste und endlich zu einer unübersteiglichen machte\*).

Daß das Thun des Menschen in den ältesten Zeiten am meisten dur Sprachäußerung aufforderte, ist begreiflich; ebenso, daß dies Thun daß Unveränderlichste ist, was der Mensch sich vorstellen kann, daher Werdichtung und Fixirung der Vorstellungsreihen am geeig-

<sup>\*)</sup> Auch Geiger ift ber Ansicht, daß die Sprache, wie die Steinagt und die Feuerbereitung nur einmal ersunden worden und sich dann fortgepflanzt habe, die beiden letteren auch zu den anderen bereits vorhandenen Menschenstämmen.

netsten. Wenn nun diese Grundbegriffe auf alles Sichtbare angewandt wurden, der Himmel, die Höhle, das Schiff u. s. w. ein Ausgehöhltes, der Baum, das Holz, das Thiersteisch, das Thierfell, das Korn 2c. ein Geschältes 2c. genannt wurden, so ergibt sich dam zunächst die Verständlichkeit der Mittheilung, dann aber auch des fort und fortgesetzte Erneuen jener sprachlichen Grundbegriffe, wodussie Festigkeit und Unauflöslichkeit d. h. dieselbe Constanz, wie Die Thierzelle in ihrem Verhalten im Thierorganismus erhielten.

- 4) Das Sprachbenken war ursprünglich ein lautes Reben. Das innere Sprachbenken hat sich der Mensch erst im Lause ber Jahrtausende angeeignet. Wilde, ungebildete Wenschen, Kinder, lebshafte erregte Menschen denken noch laut.
- 5) Der Begriff war eine höhere Repräsentation der Gesichts= vorstellung. Durch die lettere wurde auch das Reich des Hörbaren sprachlich erschlossen, sowie die Wahrnehmungen des Taftsinnes. Worte wie hart, weich, laut, Donner u. f. w. find begrifflich von Gesichtswahrnehmungen abgeleitet. Geruch und Geschmack haben noch bis heute keine Abstracta gebildet, sie sind beim Ausgangspurtk der individuellen Wahrnehmung geblieben: es schmeckt nach Kno **b**= lauch. An dieses Beispiel bitte ich den Lefer die Beantwortung feiner Frage, wie es denn möglich war, daß die Rufnamen zur Abstraction körperlicher Einzelbewegung führten, zu knüpfen. mensch drückte also, wie bemerkt, selbst Lautwahrnehmungen nicht durch Nachahmung aus, sondern fette fie in Meugerungen perfonlicher Wefen um; vom Donner, vom Raben sagte er also: Er brummt, er schreit. Wie sollte nun seine erste Sprachschöpfung eine andere ge= wesen sein? Das heutige Werben des Denkfortschritts an den noch nicht durch Beariffe erleuchteten Sinnen (Geruch, Geschmack), ja selbst die Bereicherung der Gesichtsbegriffe, wie sie heute noch stattfinden, gibt uns die unzweifelhaftesten Aufschlüsse über das allererste Werden. Sagen wir nicht, wenn wir einen eigenthümlichen Gefichtsausbruck, einen Blid, eine Haltung ober Bewegung schildern wollen: er macht wie der oder jener, er hat eine Nase Henri IV? Und es sollte die

Einzelbewegung, die charafteristische Miene, wie Geiger meint, früher inen lautlichen Ausdruck erhalten haben, als der ganze Mensch? Tein gewiß nicht. Diese Bewegungen waren flüchtig, sie concentrirten ich nicht von selbst zum Begriff, der Mensch aber, dem eine besondere Sewegung eigenthümlich war, der sie immer wiederholte, dessen Namen, essen Bild wurde zur Repräsentation der Bewegung und so konnte ... B. ein einsacher Name La, so oft er ausgesprochen wurde, an ene Bewegung erinnern.

Wir haben also für die übrigen Sinne ein Repräsentiren und Symbolisiren durch die Gesichtswahrnehmung. Am allerspätesten wurde das Innerlichste, die Empfindung des Menschen, repräsentirt und symbolisch erschlossen. Das dem Menschen Bekannteste, Eigenste ift also der Resterion am spätesten zugänglich.

6) Rusammensetzung von Wurzeln führt in die zweite Sprachperiode, die agglutinirende. Häufig wiederkehrende Zusammensehungen werden zu Flerionsendungen. Ein Beispiel ist die Abverbialendung lich, like (gleich), ly ober das lateinische mente (auf eine Weise), von dem die romanischen Adverbien gebildet werden. Später tritt wieder die Auflösung der Formen ein. Analytische Sprachen. Dies Gebiet ist durch vortreffliche Meister der Glottik angebaut und ich verweise deshalb hier kurz auf deren Werke. Auch über Lautveränderung, die als Zerstörung durch Zusammentreffen mehrerer Laute ober als natürliche Bequemlichkeit u. s. w. aufzufassen ist, sowie über das Princip der Analogie, wonach z. B. ein Wort wie diebisch entscheidend für die Endung isch wird, sodaß diese nachmals einen Fehler bezeichnet und der früher nicht vorhandene Unterschied zwischen kindisch und kindlich entsteht, will ich hinweggehen. Die in diesem Punkte angedeuteten Fragen sind durch die Heroen der Sprachwissen= schaft bis zu den Einzelerscheinungen gelöst und der Inhalt der großartigen, echt beutschen Wissenschaft ber Sprachvergleichung.

Nach dieser kurzen Uebersicht der Fortentwicklung der Sprache nach ihrer formalen Seite wende ich mich zur Darstellung einiger Birtungen des Sprach- und Denklebens, in denen ich die Grenzlinie zwischen Mensch und Thier durch die Gegensätzlichkeit ihres geistigen Lebens besonders erleuchten möchte.

Wie unterscheibet sich bas, was wir Begriffe und Denken nennen, von den Aeußerungen des Geisteslebens des Thieres, welche doch soviel Aehnlichkeit damit haben? Denn mit den Worten "Abstraction" und "allgemeine Ideen" ist nicht viel gesagt, das sind Worte an die Stelle von anderen Worten gesetzt und noch dazu wie plöglich eintretende neue Kräfte aufgefaßt, während es doch unsere Aufgabe sein muß, die natürlichen Uebergänge aus dem thierischen Vorstellungsleben in den Menschengeist zu ermitteln.

Daß auch wir unter gewissen Verhältnissen wieder in das Borstellungsleben zurückfallen, habe ich schon S. 231 erwähnt; daß in unserer Seele unendlich mehr Vorstellungen sind, als wortgebundene Ideen, ist einleuchtend; daß dies bei den Anfängen der Sprache noch viel mehr der Fall gewesen sein muß, wo der ganze Wortvorrath sich vielleicht auf 300 Wörter beschränkte, zeigt uns das Beispiel des Wilden, dessen ganze Sinnlichkeit und sinnliches Auffassurmögen unendlich schärfer, da sein eigenliches Denken sehr unvollkommen ikt und darum erstere nicht beschränkt.

Daß das Vorstellungsvermögen durch den Gesichtsssinn hauptsächlich bedingt ist, habe ich im ersten Abschnitte "über das Princip
der Repräsentation" bewiesen. Geiger nennt diese Eigenschaft: Gestaltungskraft und fragt sich, ob sie dem Thiere zukomme. Er
verneint diese Frage indem er sagt: "der gesehene Gegenstand, den
das Thier sürchtet und slieht, tritt nicht als Gegenstand, sondern nur
als dunkele Ursache des allein seine Seele beherrschenden Furchtgefühls auf; so etwa wie im Traum eine Berührung Vorstellungen
erweckt, ohne selbst bewußt zu werden." Daran knüpst er solgende
Schlüsse: "Es gibt sür das Thier keinen Gegenstand. Eine peinliche Erinnerung, die an einem Dinge hastet, wird beim Sehen des
Dings wieder erweckt, und wenn der durch Zusall fürchterlich gewordene Gegenstand durch einen anderen Zusall ersreulich wird, so
tritt nicht etwa durch Einschränkung berichtigte Ersahrung ein, sondern

3 gilt nur die Eine oder die Andere. Ein heißer Eisenstab bleibt der Erinnerung des gebrannten Thieres heiß; wenn es sich durch tfällige Berührung von seinem Irrthum überzeugt, dann ist es icht mehr derselbe Gegenstand." So ist denn beim Thier kein rtheil und kein Schließen möglich: "Das bestimmteste am sichersten ui seine Ursache bezogene Angstgesühl, wie es von einer Thiersele wa beim unmittelbaren Annahen eines Löwen empsunden werden Lag, ist immer noch nicht auf der Höhe des Urtheils in seiner einsuchten Form: er kommt. Zu einem solchen Saße aber wie "der die kommt" bedars es schon einer ganzen vorausgegangenen Entschlung, der Fähigkeit, das ungetrennte einheitliche Ereigniß in seinen seiden Theilen aufzusasseit, das ungetrennte einheitliche Ereigniß in seinen seiden Theilen aufzusassein und das von einem ruhenden Hintergrunde sich Lösende und Verändernde zu bemerken."

Ich habe schon früher bemerkt, daß Geiger die geistige Befähigung der Thiere viel zu tief stellt; ich werde versuchen, auch diese Deductionen durch eine Reihe von Thatsachen zu widerlegen: Kür ben Bogel ift fein Reft ein Begenftand; benn es existirt in feiner Borstellung und muß erst durch zusammengetragenes Material ge= Maffen werden. Für den Hund ist sein Herr ein Dauerndes im Bechsel, denn er kennt ihn und sein Gemüthsverhältniß zu ihm: er schmeichelt, befänstigt, flieht, bittet um Berzeihung, fürchtet u. f. w. Für die Katze ist der Dien ein Dauerndes mit verschiedenen Eigen= Gaiten, sie sucht ihn auf, um sich zu wärmen und geht wieder fort, vem er nicht geheizt ist. Der kommende Löwe ist für das Thier tine sehr klare Vorstellung und keineswegs ein traumartiger Druck; th fieht ihn, es versteckt sich, es beobachtet ihn, flieht vor ihm u. s. w., th hat das Bewußtsein hier mit einem bestimmten, gleichartigen Besen zu thun zu haben, welches sieht, laufen kann u. s. w. Me diese Vorstellungen sind ihm angezüchtet und berartige Vor= kellungen wirken unendlich rascher und sicherer, als unser wort= gebundenes, abstractes Denken. Und ich wiederhole es, dem heransommenden Löwen gegenüber wird nicht nur das Thier, sondern uch der Wilde und mancher gebildete Europäer gang gleichartig nur von dem mehr oder minder vollkommenen Borftellungslebe beherrscht fich verhalten.

In dieser extremen Zurücksetung und Unterschätzung des Bostellungslebens ist also der Unterschied nicht zu suchen; vor dieser Irrthum hätte den vortrefslichen Geiger schon die Betrachtung de wahren müssen, daß ja der Urmensch, dem nur einige Worte z Gebot standen, nothwendig die beiden Stusen der Entwicksung no in sich vereinigte. Das Wort wirkt ja nur dadurch so wunderda das es die Vorstellungskreise zu vereinigen vermag, jene sind also de Vorausgehende und Wichtige, ohne sie ist das Wort nur leer Schall. Alle die Vorstellungskreise die das Thier beim Anblick de Löwen — durch Züchtung d. h. instinctives Wissen — in sein Seele erwachen sühlt, sind natürlich unter dem Druck einer unsästichen Angst verwirrt. Sine große herrliche Wirkung der Sprack dagegen ist es, daß das Wort im Zustande der Ruhe jenen Anblick zu ersehen vermag und die Vorstellungskreise demnach sich zu ord nen und dem Geiste Bewußtes einzuprägen vermögen.

Unabhängigkeit des Vorstellungslebens von den direkt wirkende Empfindungen der Lust und Unlust; das war die erste Stuse de geistigen Fortschritts, welcher wie wir sahen noch innerhalb der Thie welt sich vollzog. Unabhängigkeit des Vorstellungslebens von di direkt wirkenden äußeren Dingen, so sern dieselben nur gleichsam einem Gesichtsfelde sich darstellen, das ist der zweite Fortschritt, durch die Sprache ermöglicht, vom Thiere zum Wenschen führt.

Der Ameisenlöwe, welcher seine Sandgrube macht, um vorübt gehende Thiere zu fangen, dann beim Herannahen eines Feindes Sande verschwindet; der Hamster, welcher für die ersten Winterm nate Vorräthe einträgt in seinen bequemen Bau, den er kennt m für eine lange Zeit nicht wieder verläßt — sind sie nicht Beispie thierischer Intelligenz, welche die menschliche zu übertreffen scheine wenn wir bedenken, daß es Wilde gibt, die noch nicht die einsu Ersahrung gemacht haben, am Abend ihr Lager wieder aufzusuch das sie am Morgen verlassen haben?

Der Unterschied liegt nur darin, daß wir in dem Thun der Thiere eine fleischgewordene Intelligenz, in dem des Menschen eine resettirte zu sehen haben. Grube und Ameisenlöwe sind so verwachsene Dinge, wie Gefühl des Hungers und Essen, Furcht und Dasvonlausen, Umfallen und Wiederaufstehen. Grade so ist es mit der Boraussicht des Hamsters.

Die Wenge der Vorstellungen, denen der Mensch ausgeschlossen ist, befreit ihn von dieser direkten Gebundenheit, die innerhalb der bestimmten Sphäre sich mit einer außerordentlichen Sicherheit bewegt, außerhalb aber nichts mehr vermag. Der Wilde, der sein Lager aufziedt, hat schon tausend andere Ersahrungen gemacht, die er nicht gemacht hätte, wenn er immer wieder seine Höhle aufgesucht hätte. Auch in dem jedesmaligen Schaffen einer Lagerstätte liegt eine Uezbung der Intelligenz; es ist jedesmaliger Wille und bewußtes Schaffen. An dem Tage, wo er die Ersahrung machen wird, daß eine dauzende Lagerstätte für ihn zweckmäßig ist, hat er eine erlebte Ersschrung gemacht, die der Mannigsaltigkeit der übrigen keinen Eintrag thut, da er nicht unbedingt an dieselbe gebunden ist.

Diese Indissernz des Vorstellungsvermögens, wie ich es nennen möchte, wird durch die Sprache ungemein gefördert. Sind es auch nur wenige Worte, die den Urmenschen zu Gebote standen; sie bewahren ihn vor dem Verwachsen mit seiner eigenen, erworbenen körperlichen Befähigung. So lange die Worte: "Schlasen, Lager" in ihm wirken, appelliren sie jedesmal an seine Ersindungsgabe, um unster den gegebenen Verhältnissen, mit dem jedesmal vorhandenen Material eine möglichst zweckmäßige Einrichtung zu schassen.

Es ist also eine Gabe bes Redens, unser Vorstellungsvermögen in einem beständigen Flusse zu erhalten, es nicht in bestimmte Formen erstarren zu lassen, die alsdann unser Wesen ausmachen würden.

Daburch ermöglichen auch die Worte unendlich reiche Combinationen. Mit "Scharren, Höhle, Decken" reflektiren sich in dem Borstellungsvermögen ganz weit auseinanderliegende Dinge, mit deren Hülfe er eine Grube bereiten wird, um Thiere zu fangen. Erfah= rungen und Erfindungen diefer Art vermag das Thier nicht zu machen, weil es die in diesen Worten zusammenlaufenden Borftellungsreihen nicht verbinden kann. Der Mensch kann sie verbinden, er hat nun wieder eine höhere Einheit, in welcher die vorausgehenden Erfahrungsreihen gleichsam zusammengelagert ruben und welche wieder neue Verbindungen einzugehen vermag. So erhöht sich von Stufe zu Stufe die Unabhängigkeit von den in der Außenwelt ihm entgegentretenden Gesichtswahrnehmungen; bas Wort bindet g. B. zeit= liche Reihen und bringt sie jum klaren Bewußtsein, die nur als bunkle Vorstellungen in der Seele der für den Winter. forgender Thiere ruhen; indem es einen verfertigten Gegenstand bezeichnet, ve einigt es zeitlich und räumlich auseinanderliegende Dinge, die dur die menschliche Arbeit zur Einheit geworden sind, es erweckt in de Menschen die ungeheure, bewußte Vorstellung, daß er Dinge mach 🗨 fann. Gine der ältesten indogermanischen Wurzeln ist da, wel aus den Begriffen des Gebens und Hinstellens oder Hinlegens Den Begriff des Machens hervorgebracht hat und in diesem Sinne noch in den lateinischen: reddere, addere, perdere u. f. w. fortlebt. Jebes menschliche Thun vermag außerdem burch bas Wort isolirt gebacht zu werden und somit auf jedes einzelne Ding übertragen zu werdert. Der ausgehöhlte Boben, den das Thier auch hervorbringen tan führte zum ausgehöhlten Holz, der Trinkschale, der die Cocosnu 1 vielleicht als Vorbild diente, dieses wieder zum ausgehöhlten Baum stamme, dem Schiff. Das Drehen und Bohren, das der Mens vielleicht zuerst übte, indem er einen Pfahl in den Boden rammt führte zum Bohren von Holz in Holz und schließlich zur Feuerb reitung. Das Manschen und Panschen, welches wie Goethe fagt, be= Menschen angeboren ist, führte zum Malen, zum Thonkneten, zu-Töpjerfunft. Unmerklich vervollkommnet sich die Kunft und unmer lich nimmt das begleitende Wort diese Vervollkommnung in sein Vorstellungsinhalt auf. Wenn aus dem Reißen allmählich est Schneiben wurde, fo vereinigte bas Wort schließlich diesen Begriff meit dem nothwendigen Wertzeug.

Wenn nun der Mensch schon in fehr früher Zeit sich zunächst seiner eigenen Thätigkeit mit Hilfe der Sprache klar bewußt wurde, und diese Thätigkeit, namentlich durch das Werkzeug, sich vermannig= faltigte, fo gab es wohl wenig Dinge in feiner Umgebung, die für ihn nicht ein Interesse barboten, an benen er nicht seine Thätigkeit ausüben konnte, und die ihm beshalb in vertrautere Nähe rückten. Mit seiner Arbeit waren alle gleichsam gezeichnet, ber Baum war für ihn das Entrindete, das Gespaltene, das Thier und sein Fell das Abgezogene und somit gruppirten sich ihm die Dinge nach einem allerdings noch sehr rohen Maßstabe, dem seines direktesten Interesses, aber sie gruppirten sich boch, sie gewannen eine gewisse Ordnung, in der er sich zurecht finden konnte. Auch für die Wirkungen der Na= turwesen und Kräfte gewann er eine Bezeichnung: "es friert, es er= wärmt" konnte er natürlich nicht sagen, aber doch: "es beißt, es sticht." So gewann die Natur allmählich für ihn eine doppelte Seite, je nachbem fie seinem Thun oder Wirken unterworfen war und je nachbem sie selber auf ihn wirtte. In letterer Hinsicht dachte er sich die= felbe in naivem Anthropomorphismus fich felber gleichartig. entsprang die bis herab auf unsere Tage fortwirkende Geschlechts= unterscheidung der Worte, abermals eine Gruppirung. icher, daß sich der Lateiner mit seinem calor ursprünglich einen eben= 10 wesenhaften, bestimmten Wärmer dachte, als der Deutsche in Teiner Ralte fich ein bestimmtes Wesen vorstellte.

In diesem Gruppiren, in diesem Binden und Lösen oder, wenn man will, Generalisiren und Specialisiren, liegt die außerordentliche Besähigung der Sprache ein Bild, ein Reslex der Welt zu werden. Denn diese ist in der Unendlichkeit ihrer Bildungen, in den zahlslosen stets verschiedenen Combinationen, die außerdem in unendlicher gegenseitiger Bedingtheit von einander stehen durch kein Bild zu sassen als durch ein solches, welches ebenfalls in beständigem Flusse, in sortwährendem Binden und Lösen gleichsam ihre eigenste Natur wiedergibt.

Auch die Natur generalisirt und specialisirt fortwährend. Es

gibt keine Harmonie des Stoffes, die, einmal geschaffen, nicht for klinge durch Aeonen und neuen Verbindungen und Combinatione als Basis diene. Es gibt keine noch so volktommene und gleichsa in sich befriedigte Verbindung, zu welcher nicht ein Neues, Anreger des, Veränderndes hinzutreten könnte. Nichts in der Natur, nich die leiseste Farbennüance, ist bedeutungslos; alles stimmt aufs volktommenste mit der vorausgehenden Entwicklungsreihe oder mit de gegenseitigen Bedingtheit des neben einander Bestehenden.

Wenn nun die Sprache, wie ich bereits gezeigt, die Eigenschafthat, das Generelle und Specielle fortgesetzt zu vertauschen, wenn tein noch so specielles Wort gibt, das nicht im Stande wäre, dur immer größere Ersahrungstreise zu einer Allgemeinheit heranzuwach die zahllose Wesen umfaßt und ebenso wieder umgekehrt das AUC meine heradzusinken vermag zur Bezeichnung isolirter Wahrnehmung so erscheint uns die Sprache als ein Organ von wunderbarster Bieg samkeit und Dehnbarkeit, gleichsam geschaffen, der Natur nachzuarbeiten nnd von Eindruck zu Eindruck voranschreitend endlich zum getreuen Spiegel der Wirklichkeit zu werden.

Wie haben sich nicht Abstractionen, die lange Zeit von einande unbemerkt von verschiedenen Seiten den Berg hinanstiegen, endle nachdem sie den Gipfel erklommen einander begrüßt und zum Burt vereinigt — ich nenne nur als Beispiel Wärme und Bewegung!

Wie haben sich nicht Gedanken und Worte, die eine zufällis unbedeutende Erscheinung vor dem Vergessen retteten, zu Abstrctionen erhöht, die Kräfte bezeichnen, welche das ganze Weltall durstlingen; ich nenne nur Elektricität, Magnetismus!

Wie sind nicht Hilfsbegriffe, mittelst beren der Mensch in verwirrenden Menge der Erscheinungen sich zunächst zurechtzusind suchte, zusammengesunken in Wesenlosigkeit, nachdem sie vorher anothwendige Entwicklungsstufen für werdende Erkenntniß gedient hat ten. Der Himmel ein Ausgehöhltes (coolum), eine metallene Glocke Der horror vacui führte zur Erkenntniß des Lustdrucks, das Phogiston zur Entbechung des Sauerstoffs. Die Farben der Dinge, in

ber ältesten Zeit sehr wichtige Unterscheidungsmerkmale, sie haben ihre Bedeutung verloren, indem sie bei Classificirung organischer Besen ganz zurücktreten. Und berechtigt uns dies nicht zu der Ansnahme, daß auch dereinst die vorangeschrittene Erkenntniß dieselben bei den unorganischen Wesen nicht sonderlich beachten, sondern diese nur nach ihren Structurverhältnissen auffassen wird?

Alle sogenannten Abstrakta sind nur Hilfsbegriffe, mittelst dern wir gewisse Erscheinungsformen sesthalten, mit dem Borbehalt, alles was uns mit dieser Form behaftet entgegentritt, unter diese Masse uns mit diesem Siune ist nicht nur roth und blau ein Abstractum, sondern Eisen, Gold, serner Römer, Grieche, ja selbst Eigennamen wie Cicero. Das Ziel der Erkenntniß wäre, alle Abstracta als Wesenheiten zu erkennen d. h. das Eisen, das Gold als eine bestimmte Structur des Stosses zugleich mit dem Wissen, wie viel davon überhaupt vorhanden; ebenso blau und roth als Schwingungen des Aethers mit derselben Kenntniß; mit anderen Worten alles Sein als ein beständiges Werden aufzusassen.

Außerdem möchte ich darauf hinweisen, wie gewisse Worte, die schon in vorhergehender Zeit viel gebraucht werden, erst nachmals in ihrer ganzen Tragweite ersaßt und dann die obersten Begriffe ganzer Wissenschaften werden. Unserem Jahrhundert gebührt das Verdienst Wissenschaften wie die Glottik oder Sprachenkunde, Sociologie vor Gesellschaftslehre, die Descendenz oder Entwicklungslehre, die Kinetik oder Bewegungslehre u. A. erst begrenzt und damit gesichen zu haben.

Noch eine Eigenschaft bes Wortes möchte ich hervorheben. Es scheint uns eine bestimmte, festgegründete Existenz zu haben und hat sie doch nicht. Es hat die Eigenschaft der Relation, d. h. die Fähigkeit die Ideenverbindung zwischen den einzelnen Menschen her= zustellen und insofern muß es frühzeitig ja auch sehr geeignet gewesen sein, die Relationen tausendfältiger Art, welche auch außerhalb des reinen Denkens zwischen den Menschen bestehen, zum Ausdruck

1

zu bringen. Nun ist in der ungeheuren Erscheinungswelt, wie an einer anderen Stelle gezeigt, das Ineinandergreifen der Dinz die gegenseitige Abhängigkeit und Bedingtheit eine überall herve tretende Eigenthümlichkeit und es ist daher natürlich, daß von mensc lichen Berhältnissen das Wort dieselbe auch auf die übrigen Natu wesen übertrug. Nur so ersaßte die Sprache das Anziehen und Astohen, die chemische Berwandtschaft, die Familien und Arten, d Reiche der Natur. So erkannte schon früh ein griechischer Denk daß Haß und Liebe allem Naturwirken zu Grunde liege. Bezwir von Speise und Trank, von König und Volk, von Jahrese und Wageszeiten, von Erdperioden, von Zeit und Raum, von Ursach wirkung reden, so bezeichnen wir nur Relationen.

Je häufiger solche Relationen uns entgegentreten, um so typischen müssen sie für unser Denken werden. Sie werden also zu dem was Kant Kategorien nennt. Das Auf= und Niedergehen der Sonne war für den Urmenschen eine wesenhafte Erscheinung, ein menschensähnliches Wesen, welches erschien und verschwand. In der zweiten Stufe wurde darans das Abstractum Tageszeit. Mit der Bergleichung unzähliger damit zusammenhängender Erscheinungen bildete sich die Relation oder Kategorie Zeit. Ich habe schon bemerkt, daß das gemeine Denken diesen Begriff noch mit daranhastender Wesenscheit auffaßt.

Aber ich schweife zu weit ab und kehre wieder zu den ursprünge lichen Eigenschaften und Wirkungen der Sprache zurück.

Auch in der Sprache herrscht eine fortbauernde, unmerkliche Entswicklung. Jede scheinbar noch so unbedeutende Sinneswahrnehmung geht nicht spursos vorüber, sondern heftet sich an den wortgebundenen Begriffsinhalt an. So geschieht es denn, daß wir ein geistiges Analogon zu dem Wirken der Natur in dieser merkwürdigen Gabe besitzen.

Die Fähigkeit der Sprache, aus einer Reihe von zeitlich auf einanderfolgenden Vorstellungen durch das Wort geistige Einheite zu schaffen, entspricht genau dem Schaffen der Natur, welches ebet

falls verschiedene Einheiten wieder zu einer höheren Einheit verbindet. Das Wort gewinnt demnach ebenso die scharfe Bestimmtheit und Abgeschlossenheit, wie letztere und wir dürsen somit auch unsere Besgriffe als regelmäßig entwickelte Naturprodukte betrachten.

Erwägen wir die Folgen dieser Eigenthümlichkeit auf verschiedenen Gebieten. Zunächst auf dem der menschlichen Kunstfertigkeit. Zedes menschliche Kunstprodukt, ein Resultat großer Entwicklung, stellt sich mit dem Worte dem Geiste sogleich in seiner vollen Bestimmtheit dar; es vermag also der Uebersluß der Geisteskraft an diesem einheitzlich Gedachten eine neue Disserenzirung d. h. Vervollkommnung anzusdringen. Gesetzt das Feuer hätte ursprünglich nur religiösen Zwecken gedient, das Fleisch wäre zur Speise nur durch Schlagen erweicht worden: mit der Zeit wurde die Feuerbereitung — ein ungemein Complicirtes — zu einem einheitlichen Begriff; das Reismachen des Fleisches desgleichen. Diese beiden Einheiten waren nun im Stande sich gegenseitig zu durchdringen und zu einer höheren Einheit zu verdichten: das Fleisch braten. Dhne die geheimnisvolle Kraft des Wortes ganze Entwicklungsreihen zu verdichten, wäre diese höhere Einheit nicht möglich gewesen.

Hier tritt uns wieder das Wesen der Entwicklung, wie ich dasselbe früher nach seiner doppelten Seite hervorhob, entgegen. Man denkt sich diese gewöhnlich so, daß eine in langen Zeiträumen langsam erworbene Besähigung zu immer größerer Geläusigsteit gelangt und dann auch zu neuem Fortschritt veranlaßt. Aber mit der größeren Geläusigsteit tritt nicht nur Zeits sondern auch Arastersparniß ein. Das Organ trisst immer sicherer den nothwendigen Punkt. Man kann sich dies an menschlichen Aunstsertigkeiten recht klar machen. Der Holzhacker, der die Art, der Violinspieler, der den Fidelbogen handhabt, verschwenden von Ansang viele Arast, indem ersterer eine viel breitere Stelle mit seinem Arthieb erschüttert, als nothwendig ist, die er endlich den richtigen Punkt trisst, wo seine ganze Arast ersolgreich wird, der andere z. B. mit zehn Haaren seines Bogens einen Ton hervordringt, den er mit wachsender Geschicklichkeit zulest

mit einem Haare viel reiner und schöner darstellen wird\*). Soli Fortschritte macht auch die Menschheit im Großen. Die Feuerbereitun anfangs ein unendlich mühscliges, complicirtes Versahren der Reibu: vereinfacht sich, indem als geeignetere Stoffe Stahl und Feuerste angewandt werden. Diese Kunftfertigkeit enthält nicht mehr d ganzen Inbegriff ber vorausgehenden Entwicklungsreihe, sondern hat sich so differenzirt, daß sie zugleich viel einfacher geworden i Diefer Hergang ift, wie ich früher gezeigt, der Schlüffel der En wicklung und Vervollkommnung der organischen Besen. Das Bo begleitet nun die Runstfertigkeit auf ihrem Entwicklungsgange ur - stellt fie am Schluffe der Reihe in ihrer einfachen Bolltomment unserer Seele dar. So gelangte das Wort welches ursprünglich Lehm oder Moraft panschen" bedeutete in allmählicher Entwickla zu ben Begriffen: aufstreichen, falben, farben, fneten, bilben. E ist ein wichtiger, wohl zu beachtender Umstand, das Hervortret des Wesentlichen, die stets zunehmende Einfachheit und Klarheit d Begriffs.

Dies zeigt sich benn auch besonders in den Worten, welche tethischen Aeußerungen der Menschenseele bezeichnen. Ich nehme abaß die Empfindung der Reue früher in derselben vorhanden we als sie durch das Wort sixirt wurde. So lange das Wort sehl mußten also andere Vorstellungskreise zusammengebunden werd um etwa das dunkele zu ersehen; also: "Zorn, Unwille, Scham füllten sein Inneres; er sagte: ich könnte mir selbst Ohrseigen geben. s. w. Sobald nun der Lateiner sein poenitet gefunden haeigentlich "es strafert mich" war der Begriff gebunden, die Liausgefüllt, die einsache, scharfe Differenzirung eingetreten, die Kreverschwendung vermieden. Nehmen wir den Begriff, das Wort: Ehs bezeichnet ursprünglich den dunkelen Drang, den Genossen, INditmenschen zu gefallen. Durch die Erfahrung, daß man nicht AI

<sup>\*)</sup> In allen Kunften ist die Beschränkung das echte Kennzeichen i Meisterschaft. Die größten Meister haben stets mit den einsachsten Mitteln i gewaltigsten Birkungen erzielt. Bergl. das Bejen des Classischen S. 33.

gefallen kann, läutert sich diese Empfindung zu dem Bestreben, dem besseren Theile der Menschen es recht zu machen und in fortschreitens der Entwicklung gelangen wir endlich zu dem energischen Ausspruch "Nach es nur Wenigen recht, Vielen gesallen ist schlimm!" Es versengt und beschränkt sich demnach bei ethischer Vervollkommnung der Kreis derer, von deren Urtheil wir uns bei unserem Handeln des stimmen lassen, ja er kann ganz verschwinden und das Urtheil der Nachgeborenen, die Billigung unseres eigenen Herzens an seine Stelle treten. Und dies ist dann die edelste und höchste Entwicklungssorm des ethischen Motivs Ehre. Das Wort aber begleitet die Sache auf allen Stusen und erweckte zu jeder Zeit die der augenblicklichen aUgemeinen Ansicht entsprechenden Vorstellungen. Es gab demnach eine Zeit, wo Kuhm viel mehr und höher war, als Ehre, eine Vorstellung, die ja noch Goethe vorschwebte in seinem schönen Spruch:

Ehre verloren, viel verloren! Suche Ruhm zu gewinnen, Da werden die Leute sich anders besinnen!

Und daß es immersort auch Leute gibt, für die ein solcher sittlicher Begriff noch nicht einmal in der ersten Entwicklungsstuse aufgegangen ist, das beweist der bekannte Monolog Sir John Falstaff's vor der Shlacht, in welchem der große Dichter für alle Zeiten den Katechismus der gemein-sinnlichen Natur, die jeder ethischen Regung unfähig ist, ausgezeichnet hat:

"Was ist Ehre? Ein Wort. Was stedt in dem Wort Chre? Luft. Sine seine Rechnung! Wer hat sie? Er, der vergangenen Mittwoch starb. Fühlt er sie? Nein. Hört er sie? Nein. Ist sie also nicht fühlbar? Für die Lodten nicht."

Tropdem es zu allen Zeiten solche Käuze gibt, und ihre Zahl ist größer als man gewöhnlich annimmt, glaube ich, wird aus dieser Darstellung Jedem klar werden, welch einen eminenten Einfluß die Sprache auch auf die sittliche Entwicklung des Menschen hat. So lange die sittliche Empfindung nur innerhalb der Vorstellungskreise des Menschen gebunden bleibt, hat sie keinen höheren Anspruch als den der vorübergehenden Auswallung oder instinctiven Handelns,

und in diesem Sinne können wir dem treuen Sunde oder Pferde sittliche Motive gewiß nicht absprechen. Wo aber Worte wie — Pflicht, Ehre, Baterland — des Menschen handeln bestimmen, da herrschen bewußte, klare Motive, die mit allen Vorstellungen und Erlebnissen besselben im Zusammenhange stehen und geradeso, wie gewisse Abstractionen seine Erkenntnissphäre ordnen, ebenso als oberste, alles Empfinden und Wollen ordnende Begriffe sein ganges sittliches Leben leiten. Daß sie das vermögen, dazu mußten sie auch eine unermeglich lange Entwicklungsreihe durchlaufen und das tiefe Gefühl der Beschämung, das heute schon den sechsjährigen Anaben erfaßt, wenn er hören muß: "Du lügft" barf als ein einfaches Seelenmotiv aufgefaßt werden in bemfelben Sinne, wie etwa die heutige leichte Keuerbereitung, die Worte malen, braten, backen viel einfacher find, als die Worte, von denen diese Begriffe ihren Ausgang genommen. So bekundet das Gesetz der Entwicklung — durch die Sprache ermöglicht und gefördert — auch auf diesem Gebiete seine überall waltende Sigenthümlichkeit.

Wie verhält sich nun die an das Wort gebundene Begriffsent wicklung den Naturwesen und Naturerscheinungen — der Wissen schaft, dem dritten großen Gebiete — gegenüber? Darüber habe i schon mehrfach Andeutungen gegeben. Der Begriff bindet zuer eine Reihe stets gleichzeitig auftretender Vorstellungen, welche er fe oft in causalem Zusammenhange benkt nach dem alten Kanon, De Quelle so vieler Frrthümer: cum hoc, ergo propter hoc, z. B. "De Mond macht talt. Zuerft benten, bann reben" u. f. w. Diefe birt flaren, tunultuarisch zusammengebundenen Vorstellungstreise, sie er= proben sich in fortgesetzter Beobachtung der Dinge, sodaß gewiffe Merkmale, Vorstellungsreihen nach und nach ganz aus der Begriffssphäre eliminirt werden muffen 3. B. der metallene Simmel, die Bewegung der Sonne, die Willfürlichkeit der Naturerscheinungen u. f. w. Diese fortgesette Siebung der Erfahrungen muß zulett nur das Nothwendige, Zusammengehörige, d. h. das Einfache, Wefentliche in seinen direkt nothwendigen Verbindungen übrig lassen. Also Borte

ohne Denken find wohl möglich, ein Denken aber ohne Worte un= möglich, fagen wir, weil wir durch fortgesetze Beobachtung die Ent= stehung des Begriffs durch das Wort kennen gelernt haben. Nicht ber Mond macht falt, sondern die Ausstrahlung der Wärme bei wolkenlosem Himmel, sagen wir, weil dieselbe Rälte da erscheint, wo der Mond gar nicht am Himmel ist. Die ganze innere Medicin tappt mit ihrer Symptomatik noch im Kinsteren, weil sie die einfachen Besete oder Erscheinungen des Lebens noch nicht kennt; sie bindet des= halb die äußeren Erscheinungen zusammen und nennt das Krantheitsbild. Zu diesen dunkelen Gebieten gehören auch jene merkwürdigen Thatsachen, welche Darwin unter dem Namen Correlation ber Organe zusammengefaßt hat, worunter zu verstehen, daß anscheinend gar nicht im Zusammenhang stehende Organe sich stets gleichzeitig verändern als 3. B. daß erbliche Kahlköpfigkeit mit befecten Bähnen, Blindheit mit eigenthümlicher Farbe der Haare auftritt, daß weiße Katen mit blauen Augen fast immer tanb sind u. f. w. Was thut nun das Wort? Es umfaßt derartige Erscheinungscomplexe, man bente an das Wort Albinos, bleibt an ihnen haften und enwickelt die Vorstellungssphäre mit zunehmender Erfahrung zu stets Brößerer Bollständigkeit. Dit diefer Bollständigkeit sondert fich aber naturgemäß das Zufällige, rein Aeußerliche von dem Wesentlichen und letteres schmilzt sich wie in einem Tiegel zu dem einfachen Metall der reinen Erscheinung aus. Also auch hier wieder Berein= Tachung das Refultat der Entwicklung. Lereinfachung ist aber auch Das wahre Kennzeichen, die sicherste Bürgschaft für die Wahrheit einer ieben naturwissenschaftlichen Erklärung ober Hypothese. Das Ptole= mäische System war auf eine sehr complicirte, verschiedene, mannig= faltige Bewegung der Gestirne gebaut, sogar rückläufige Bewegungen mußten angenommen werden. In dem Copernikanischen System da= gegen richtet sich der ganze Erscheinungs= und Erfahrungscomplex auf die natürlichste Weise von der Welt ein. So betrachten wir jest den Menschen als ein in unendlichen Zeiträumen zu seiner heutigen Bollfommenheit heranentwickeltes Wefen — und alle Erfahrungen

ftimmen mit diesem Vorstellungsfreise; früher ba man ihn als e von ursprünglicher Vollkommenheit herabgesunkenes Wefen anso standen die meisten Beobachtungen mit diefer Unsicht in dirette Widerspruch; es bedurfte eines ungeheuren Aufwands von scholas scher Weisheit, um einige Uebereinstimmung in die Thatsachen bringen. Diefer Weg, den ich foeben an großen, umfaffenoften R turansichten nachgewiesen, es ift ber nämliche, ben alle einzelnen wo gebundenen Borftellungstreife von Naturwefen und sträften in r maler Entwicklung durchlaufen. Und das Wort ist es, durch welch dieses Wunder möglich ist. Luft war den Menschen zuerst ein leber biges unsichtbares Wesen, dann eine Gottheit, bann ein Princip, ei Element, endlich eine Mischung von allgemeinen Grundstoffen. Ur die Vereinfachung wird ihren Höhepunkt erreicht haben, wenn aus diese sich als eigenthümliche Aggregationen eines einheitlichen Grur wesens werden dargestellt haben. In dieser Weise entwickeln sich Begriffe fort und fort zu größerer Richtigkeit d. h. Uebereinstimmu mit den Thatsachen, aber damit auch zu größerer Ginfachheit. De es ist ja wohl keine Frage, daß jebe Einzelerscheinung ein ungeh rer Complex von Bedingtheiten und Eigenthümlichkeiten ift, bei des man immer fragen tann: warum hier, warum fo groß, so gebil fo gestaltet u. f. w., daß bagegen ber Begriff ber Erscheinung 1 die wesentlichen Eigenschaften umfaßt. Ebenso ist gewiß, daß Erscheinungswelt für den Menschen anfänglich ein großes Cha gewesen ift, ein Labyrinth, in welchem feine Interessen und fein Thätigkeit ihm die ersten Käden zur Orientirung in die Hand gab Es übt also das Wort und die daran gefnüpfte Entwicklung ein doppelte Function 1) die der Vereinfachung der Naturdinge. 2) bei fortgesetten Differenzirung. Dies ist wieder nichts anderes als ein Genecalifiren und Specialifiren, ersteres die Wirkung der Abstractior welche schließlich alles auf ein ursprüngliches Naturwesen guruc führen möchte, letteres die historische Auffassung, welche jeder Einze erscheinung ihre bestimmte Begrenzung und Bezeichnung geben möch! mit der Erklärung warum es grade so und nicht anders geworde



Die Ziele dieser Bestrebungen liegen in unendlicher, vielleicht uner= michbarer Kerne; die Ausgangspunkte aber auch in ungeheurer Ferne der Vergangenheit. Die höchste Einheit alles geiftigen Lebens hatte die theologische Weltansicht, die das Mittelalter beherrschte, in dem Begriff Gott gefunden; die heutige Philosophie sucht eine noch höhere Einheit, in welcher alles Beiftige und Körperliche zufgeht - einen mit Empfindung und Bewegung begabten Urftoff. Suchen wir aber in rudwärtsftrebender Forschung die verschiedenen Bhasen welche die Abstraction Gott durchlief, so finden wir denselben in Jahrtausend früher als einen mächtigen Nationalgott, noch ein Sahrtausend vorher als die Versonification irgend einer Naturkraft Ind fo gelangen wir schließlich wieder auf den nämlichen Ausgangs= Dunkt, der allem sprachlichen Werden zu Grunde liegt, nämlich daß Der Mensch alles auf ihn Wirkende sich affimilirte, als gleichartiges Besen auffaßte. Umgekehrt specialifirt und charakterifirt sich die ein= Beine durch das Wort fixirte Erscheinung immer mehr, die Bor-Stellungen reihen sich in Külle um das dauernde, immer wiederkehrende Wefen: bas anfänglich nur durch seinen Glanz lockende Metall (2005 ftr. ayas Glanz), es wird zum Brauchbaren durch feine Eigen= schaften, es erschließen sich dem Menschen seine Structur, seine Verbindungen, sein Verhalten in Luft und Wasser, sein magnetisches, elettrisches Verhalten, sein specifisches Gewicht, mit einem Worte der Borftellungstreis wird immer reicher; er wird immer heller beleuchtet durch das Licht welches aus anderen Kreisen auf ihn strahlt und end= lich erweckt das Wort Gifen, das zuerst einen ganz kleinen, kaum wn anderen Vorstellungen getrennten Kreis enthielt, einen zu einer külle von Wahrnehmungen zusammengeschlossenen Complex. Besähigung des Generalisirens und Specialisirens ist der Doppel-Spritt der Entwicklung in der Geschichte unserer Begriffe, er leitet einerseits zu dem Ursprung der Dinge, dem allgemeinsten Ausgangs= puntt aller Naturwesen, andererseits zu der Erkenntniß der höchst complicirten Einzelerscheinung, an welcher Millionen von nur historisch erflärbaren Bedingungen mitwirkend betheiligt find.



## X.

## Zusammenlegung und Gegensatz.

Rerum concordia discors.

Ratur und Kunst sind zu groß, um auf Bwede auszugehen und haben's auch nicht nöthig, benn Bezüge gibt es überall und Bezüge sind bas Leben.

Goethe.

. . . .

Daß Wesen ber verschiedensten Art, welche in der Entwicklungsihe noch so sehr divergiren, doch insosern sie von großen, allgeeinen Verhältnissen bedingt sind, in ihren Lebensverhältnissen große ralogieen darbieten müssen, beweist das Vertalten aller Thiere id Pflanzen gegenüber dem periodischen Wechsel der Tages- und ihreszeiten.

So geschieht es benn, daß wir von den verschiedenartigsten ngen gleiche Worte zur Bezeichnung analoger Bedingtheit ansiden: wir reden vom Schlase der Thiere und Pflanzen, vom interschlas der Erde, Thiere und Pflanzen, vom Athmen und der nährung der Pflanzen u. s. w.

Die Polarität, welche aus uns unbefannten Ursachen bei der neration der Pflanzen und Thiere auftritt, läßt uns sexuelle Untersiede, männliche und weibliche Organe und Individuen bei Pflanze d Thier annehmen.

Die Einwirkung des Lichtes färbt die Blüten, wie die Obersche vieler Thiere mit glänzenden Farben. Die Abhängigkeit der Lanzen in Bezug auf Befruchtung von den Insekten, das Prinzip Selection bei den Thieren bewirkt, daß diese Farben in der Folge Generationen immer lebhafter hervortreten.

Es ift ferner eine wohlbefannte Thatsache, daß die Beschäfti= ngen des Menschen, die Eindrücke der Dinge, die er täglich sieht, 5 auf seinen Gesichtszügen und seinem Körperbau ausprägen. "Gewisse Ornithologen," sagt Frau von Stael, "haben die Auger von Bögeln, gewisse Jäger den Gang des Wildes, das sie verfolgen Die Bauern, die Ochsen züchten, sind langsamer, als die, welch Pferde züchten\*)." Ich selbst kannte einen Fischhändler, dessen Ge sicht deutlich den Typus eines Karpsens repräsentirte. Otto Ludwig macht die Bemerkung, daß die Gesichtszüge von Chegatten im Lausdes Zusammenlebens einander ähnlich werden. Daß dei den Judein Korddeutschland vielsach blaue Augen und blonde Haare vorkormen ist bekannt; weniger bekannt dürste sein, daß Personen, welchon in vollständig entwickeltem Lebensalter ihren Wohnsitz bei einspressen Nation aufgeschlagen haben, allmählich den nationalen Typus auch in ihrem Gesichtsausdrucke annehmen.

Das Alles find Beispiele von Zusammenlegungen.

Zusammenlegung ist auch das Verständige und Vertraulich mit einem Worte das Menschenähnliche, welches unsere Hausthies im Verlauf der Jahrhunderte angenommen haben, sowie die Gigesthümlichkeiten der Culturpflanzen und zu unserer Nahrung dienendschiere, insosern der menschliche Geschmack und ästhetische Sinn Sihrer Züchtung maßgebend gewesen ist. Der Menschengeist, der Sihrerscher der Erde, spiegelt sich schon in dem Naturleben der größte Strecken des Landes.

Aehnlich mussen sich die allgemeinen Verhältnisse des Wohnoin Bezug auf Klima, Länge und Kürze der Tage, Abwechslung Dipe und Kälte u. s. w. bei der gesammten Pflanzen= und Thierwiss zu einem gewissen Grade geltend machen.

Noch viel mehr gilt dies natürlich von den großen Erdperio De sofern in denselben von den heutigen verschiedene Temperatur verhältnisse walteten.

In Bezug auf bas geistige Leben möchte ich zunächst wieder ein

<sup>\*)</sup> Diese Zusammenlegung ist sehr natürlich. Ich führe sie nur an, um au eine großartige, in unserem Jahrhunderte vollzogene hinzuweisen. Seit de Einführung der Eisenbahnen hat sich sowohl der musikalische Rhythmus, als de militärische Takischritt notorisch verschnellert.

Beispiel anführen, das ich auf S. 43 als classischen Beleg für die Pangenesis erwähnt habe, nämlich das zur Herrschaft gelangte Christenthum. Ich bitte den Leser, sich hier einmal vorzustellen, wie viele nationale Züge, wie viel uralter Glaube, wie viel besonderes Heidenthum sich unter die Formen des Christenthums geflüchtet, sich mit seinen Formen umgeben oder eigene Formen mit dessen Geiste durchdrungen hat, so daß man einestheils behaupten kann, daß jedes Volk sein besonderes Christenthum hat, anderentheils, daß der Christenglaube als eine große zusammenlegende Kraft gewirkt hat.

Aehnlich wirkte wohl auch die Weltherrschaft der Römer. Die Völker fühlten sich unter dem Drucke der Abhängigkeit von jenem Volke, es mußte daher die nationale Entwicklung der einzelnen sehr gehemmt oder nur nach einer besonderen Richtung ausgebildet werden.

Das in der papstlichen Hierarchie zu weltlicher und geistiger Alleinherrschaft gelangte Christenthum bedingte alle Lebensformen und Lebenstreife. Staats= und Bölferleben, Rechtsverhältniffe, Runft und Wiffenschaft, Rahrung und Kleidung und die alltäglichen burgerlichen Arbeiten und Verrichtungen — Alles war von demfelben abhängig, in allem spiegelte sich sein Wesen. Die nationalen Son= derungen, die literarische Ausbildung der einzelnen Volkssprachen, bie feindselige Stellung, in welche die politischen Interessen die ein= Helmen Staaten gegen das übermächtige Papstthum brachten: es find die ersten Regungen und Anstrengungen, welche die zum Selbst= bewußtsein erwachende Menschheit gegen jene große Zusammenlegung machte und nach langem Schieben und Drängen begann endlich die große, starre Form, die über das gesammte europäische Bölkerleben gelegt war, zuerst leise zu wanken, um dann in ihren Jugen zu erfrachen. 1077 Heinrich IV. in Canossa: 1304 der Bapst in Avianon. Welchen Umschwung hatten nicht zwei Jahrhunderte hervorgebracht!

Mächtige, allgemeine Kräfte, welche auf die besonderen Lebenssormen in einer solchen Weise einwirken, daß die letzteren, obzwar weit auseinanderstehend, in ihrer Besonderung wieder eine allgemeine

Aehnlichkeit, einen typischen Charatter barbieten; bas ift bas ei Princip ber Zusammenlegung, welches ich hier andeutete.

Es gibt aber auch noch eine zweite Art ber Zusammenlegu und ich habe sie auch schon berührt in dem Beispiele der Ehegatt und der Menschen, deren Beschäftigung auf ihrem Gesichte si ausprägt.

Bei der unendlichen Feinheit der elementaren organischen G bilde, die dem Bau der höheren Organismen zu Grunde liege sind unzählige unserer Beobachtung entgehende Beziehungen zwisch weit auseinanderliegenden Formen möglich. Ist einmal eine so Beziehung hergestellt, so kann sie durch Fortdauer und summi; Wirkung immer skärker werden und zuletzt deutlich hervortreten.

Daß in der Periode der ersten Entwicklung beim Fötus sowoh wie bei dem jungen Individuum äußere Einwirkungen außerordentlich bestimmend und maßgebend wirken, ist eine längst anerkannte Thatsache. So geht die äußere Welt verschiedenster Formen niemals spursos vorüber und ihre Wirkung ist um so bedeutender, je mehr Rapport durch die einzelnen Organe möglich ist.

So ift wohl die mertwürdige Uebereinstimmung mancher Pflanzenund Thierformen in vielen abgesonderten geographischen Bezirken zu erklären (Australien).

Die wichtigste und folgenreichste Art der Zusammenlegung findet statt bei ähnlichen und in ihren Eigenschaften möglichst übereinstimmenden Wefen.

Durch Zusammenlegung und dadurch bewirkte gegenseitige Bedingtheit haben die primitiven Zellen den Baustoff für künftige vollkommnere Pflanzen= und Thierformen geliefert. Sie stellten sich pu vollkommener Einheit zusammen, die Gleichartigkeit war oder wurde so groß, daß sie völlig indifferente Theile eines größeren Ganzen bildeten.

Hierbei ist Eins befonders ins Auge zu fassen. Die ungemein Contact= oder Rapportfähigkeit, welche zwischen biesen primitive Lebensformen existirte, stellte zwischen denselben eine solche Solibe rität, einen berartigen Austausch von Kräften und Stoffen her, daß eine stete Tendenz zur Ausgleichung vorherrschte. Aehnliches bewintte wohl die Zusammenlegung in Schwärmen, Heerden, Familien, Stämmen bei Thierest und Menschen. Das Heerden= oder Stamm= leben gleicht die Gegensähe aus und gibt allen Individuen einen gleichartigen Charafter.

Durch die Zusammenlegung ist aber auch die Vervollkommnung rmöglicht und zwar in folgender Weise: Zwei Wesen haben bestimmte Berührungspunkte, welche sie zu gemeinschaftlichem Leben mb Austausch der Kräfte besähigen. Es ist nun unzweiselhaft, daß verschiedener und eigenthümlicher die beiden Individuen geartet ind, eine desto reichere Wechselwirkung möglich ist, um so mehr neue ind eigenartige Combinationen sich ergeben werden.

Herung hingewiesen werden. Es ist eine vielbestätigte Erfahrung, ah heftige Liebesleibenschaften nur zwischen Bersonen vorkommen, veren natürliche Anlagen, Temperament, Fähigkeiten u. s. w. in einem tarken Gegensaße stehen. Ebenso ist es bekannt, daß die geschlechtzichen Gegensäße mit der gesteigerten Entwicklung sich bedeutend verschaffen. Die steisen und eckigen Gliedmaßen der Frauen, die uns auf altdeutschen Bildern so ost sondervar erscheinen und heute noch vielsach namentlich in niederen Sphären bei Bauern und Arbeitern sich sinden, sie sind dem männlichen Typus noch viel näher. Die Natur häuft also die Sonderungen wie in einer Spannungsreihe an verschiedenen Polen, um durch ihre Zusammenlegung dann wieder neue und vollkommnere Formen hervorzubringen.

Die großen Beispiele der Zusammenlegung und Areuzung, wie sie in der Weltgeschichte auftreten, habe ich Seite 37 erwähnt. Abgeschlossene Kasten, aristokratische Geschlechter, Völker erstarren in ihren Formen und verdorren, wenn sie nicht durch neue Elemente ausgefrischt werden.

Neue Beispiele von Zusammenlegung aus dem geistigen Leben: Bwei Sprachen, die sich berühren und gegenseitig durchbringen, z. B.

bas Angelsächsische und Französische. Es ist klar, daß sich hier e größerer Reichthum von Formen ergibt, und daß demnach eine seine Nuancirung des Gedankens möglich ist. Dieser Borgang ist kei geheimnißvoller, sondern ein sonnenklarer. Der Normanne dach sich bei seinem Worte einen bestimmten Complex von Dingen u-Eigenschaften, der Sachse hatte ein anderes, dem Inhalt nach diese ähnliches, aber in manchen Punkten abweichendes; so nahm der die englische Sprache die beiden Worte auf und mit ihnen zuglei die Mittel zur seinen Differenzirung des Gedankens. So wird auch begreislich, wie eine überlegene Cultursprache, wie z. B. die römische, welche alle Gedankenunterschiede schon in sich schließt, viel tieser stehende Idiome, wie das gallische, celtiberische u. s. w. ganz aufsog und verdrängte.

Ein anderes Beispiel, welches nicht weniger durchsichtig sein wird, möge die künstlerische Form darbieten; ich gehe zunächst aus von der Dichtung:

Ein gewisser Rhhthmus der Gedanken und Anschauungen, welche sich so zu einem Ganzen gliedern, daß die inneren Theile sich mit Nothwendigkeit zu einem reichen, leicht faßbaren, vollständigen Gesammtbild zusammenschließen, ist das eigentlichste Wesen der Dichtung. Dieser Rhythmus, diese Harmonie der Gedanken tritt bei dem hochbegabten, geistig innerlichen Volke der Hebräer ohne sinnlich äußerliche Unterstützung durch den Klang des Wortes hervor. Der Parallelismus der Glieder ist das künstlerische Princip der hebräischen Poesie:

- a. Da Firael aus Megnpten jog,
- a. Das Saus Jatobs aus bem fremben Lande;
- b. Da ward Juda fein Beiligthum,
- b. Jirael jeine Berrichaft.

Bei den Griechen umwob sich die innere Rhythmik auch mi dem äußeren harmonischen Kleide, die Länge und Kürze der einzelne Silben stellte in ihrer Auseinandersolge eine symmetrische Reihe da welche sich zu höchst kunstmäßig geordneten Ganzen verband.

Die germanische Dichtung verband gleichartig anlautende Bor

und bildete ihren Ahnthmus durch eine regelmäßige Folge von hochstwigen Silben.

Der Reim ist wahrscheinlich von der orientalischen Poesie durch Versmittlung der Spanier und romanischen Völker in die abendländische Dichtung eingedrungen.

Alle diese verschiedenen Formen, die ihre geistige Bedeutung durch isolirte Ausbildung innerhalb ihres Entstehungskreises versteiten, haben sich in der modernen Poesie vereinigt und durchdrungen, sie sind zusammengelegt worden und indem jede einzelne zur Geltung gelangte, erschlossen sich neue Gebilde, die an Schönheit und Ausdrucksfähigkeit die früheren übertrafen.

Eine beliebige einfache Strophe wird diese Wahrheit dem denkenben Leser einleuchtend machen. Man nehme 3. B. das Rückertsche Gasel:

"Flammt empor in euren Sohen, Morgensonnen, lobt ben Herrn, Rauscht in euren Tiefen auf, Schöpfungsbronnen, lobt ben Herrn!"

und man wird finden, daß diesen wenigen Worten jene viersache Entwicklung zu Grunde liegt.

Ber recht darüber nachbenkt, der wird sich bald überzeugen, welch ein ungeheurer Formreichthum, welche Mannigsaltigkeit sich in der modernen namentlich deutschen Poesie aus der Zusammenlegung iener verschiedenen Formen ergeben hat. Diese Mannigsaltigkeit ist so groß, daß man kühn behaupten kann, daß kein Vers dem anderen — auch in der äußeren Form — vollkommen gleich ist. Las accentuirende Princip verlangt, daß bald diese Silbe, bald jene mehr hervorgehoben werde, je nachdem es der Wort= oder ber Sahaccent erheischt. Dagegen macht sich wieder der aus der griechischen Poesie überkommene Rhythmus, der aus Länge oder Kürze seine Formen schafst, geltend und es wird z. B. in dem Verse:

Ruhige Blaue bich auch, die unermeglich fich ausgießt

das Wort unermeßlich eine etwas stärkere Betonung auf der Silbe meß verlangen, wodurch das Wort einen Doppelaccent erhält, der eigenthümlich malerisch wirkt. Wie aber der Parallelismus der

Gedanken sich mu dem Accent verbündet und der regelmäßige Wor Uccent und Rauchmus nur noch nebenher geht, gleichsam in de Ttese rauscht. — wie ja auch unser Herz noch rhythmisch schläg wenn wer auch in sieberhaster Ausregung sind, — das möge dieser an solgenden Bersen nachdenkend erwägen:

Rir war, als hört' ich rufen: Schlaft nicht mehr! Racbeth mordet den Schlaf, ihn den nuschuldigen Schlaf, der des Grams verworrenes Gerinnüt entwirrt, Ten Tod von jedem Lebenstag, das Ba: Ter wunden Müh, den Baljam franker Seelen. Tas tönlichte Gericht beim Festmahl der Ratur! Stets rief es: Schlaft nicht mehr durchs ganze Haus, Glamis mordet den Schlaf, und drum wird Cawdor Richt schlafen mehr, Macbeth nicht ichlafen mehr.

Daß es mit allen Rünften fo ift, bag bei allen große Busammen: legungen und gegenseitige Durchdringungen ftattgefunden haben, das beweist die Kunftgeschichte aller Zeiten, in benen das Berftandniß für die großen Leistungen der Bergangenheit auserwählte Geister gu bedeutenden Reuschöpfungen befähigte in welchen die Borbilder mit ihren eigenartigen Ausbrucksweisen zu gemeinschaftlicher Geltung gelangten. Einseitige Nachahmung dagegen eines noch so großen Meisters hat stets nur eine fünstliche Treibhausblute bervorgebracht wie denn die moderne nazarenische oder religioje Malerei bewiesen So können benn Herrn Jordans alliterirende Ribelungen hat. höchstens den Anspruch eines literarischen Curiosums erheben. Und es fagt daher mit Recht Herber: "Wer fich an Gine Zeit, gehöre fie Frantreich oder Griechenland, sclavisch anschließt, das Zwedmäßige ihrer Formen für ewig halt und fich aus feiner eigenen lebenbigen Ratur in jene Scherbengestalt hineinwähnet, bem bleibt bas Ibeal, das über alle Bölfer und Zeiten reicht, fern und fremd." Dieses Abeal ist in fortwährendem lebendigem Flusse, weil von jort währender Entwicklung bedingt.

Die wirkungsvollsten Zusammenlegungen sind diejenigen, i welchen das Princip des Gegensatzes waltet. Und man darf sie identif. so oft eine hochbedeutende Erscheinung in de Kunst= ober Literaturgeschichte auftritt, die Frage stellen, welche Gegensätze benn in jener Zeit zusammentrasen und durch ihre Berührung, Kreuzung, Hervorkehrung gebundener Kräfte jene außerordentliche Wirkung hervorbrachten.

Das Rusammentreffen europäischer und kleinasiatischer Griechen in Troja's Gefilden erschütterte mächtig die Phantasie der ganzen Folge= zeit und erschuf die wunderbaren homerischen Gedichte. Homer selbst war höchst wahrscheinlich ein Aeolier, der sich zu den Joniern begeben hatte, wie vor Kurzem Th. Bergk bewiesen hat; denn die Ver= bindung von äolischen und jonischen Elementen macht sich auch in der Sprache geltend. "Der äolische Stamm, besonders Thessalien, war die Wiege der Poesie; von da wurde dieselbe in den regsameren, entwidelteren jonischen übertragen, aus dieser Verbindung entstand sosort Außerordentliches." Als griechische Literatur und Kunft bei den Römern Aufnahme fand, da entwickelte sich aus der Durchdringung beiber Volksgeister die schöne Blüte der römischen classischen Zeit. Das Zusammentreffen der christlichen Ritter mit dem wunder= und farbenreichen Orient erweckte die mittelalterliche, romantische Dichtung. Anmitten einer politisch aufgeregten, wildgährenden Zeit, inmitten der schreienden Gegensätze zwischen der Gewaltherrschaft der Hierarchie und dem Reich, das zu gründen Christus in die Welt gekommen; bon der Ahnung ergriffen, daß das taufendjährige Reich in seinen Grundfesten leise zu zittern beginne und schon von den ersten Strahlen berührt, die, allen übrigen ungesehen, aus ferner Zukunft auf sein einsames Haupt fielen, dichtete Dante sein gewaltiges Lied, in dem alle Gelehrsamkeit, aller religiöse Ernst, alle Triebkräfte und Ibeale des Mittelalters sich zu einem ungeheuren Bau vereinigen, der als Markstein und Grenze zweier scharf gesonderten Jahrtausende, hoch emporragt über Alles, was die Jahrhunderte vor und nach ihm Gwßes gedichtet. In Frankreich berühren sich die Gegensätze der zetfallenden mittelalterlichen und neu aufsteigenden Zeit in dem ge= waltigsten Spötter der modernen Welt, Rabelais, der, wie ein Meteor glanzend und sprühend, Tageshelle ausgießt über die 20\*

Schlupswinkel und Spukgestalten der Nacht. Welch eine Fülle von Gegensähen einen Dichter wie Shakespeare erweckten und in seinem reichen Schassen sich vereinigten, das kann in kurzen Worten nicht gesagt werden. Sein Zeitgenosse Cervantes schus sein unvergängsliches Meisterwerk aus dem tiesen Quell des Humors, welchen der Gegensah der phantastischen Schattengestalten der Romantik zu dem bereits in sesten Formen gegründeten modernen Staatsleben in seiner Seele unversiegdar sprudeln ließ. Der Gegensah des Rousseauschen Naturevangeliums, der frohen Botschaft der Humanität mit welcher die Genien des achtzehnten Jahrhundert "Friede den Menschen auf Erden" verkündeten, zu der Tyrannenlaune, den starren, despotischen und socialen Formen erweckte die glühende Seele unseres Schiller zu titanischem Kingen, welches sich nachmals zu dem begeisterungsvollen Wirken und Dichten des Apostels der Humanität läuterte und verklärte.

In unserem gesammten Geistesleben ist das Princip des Gegensatzes wirksam. Schon in dem ersten Schaffen des Menschengeistes, der Sprachbildung, waltet dasselbe unverkenndar und in bedeutens der Stärke. Die Extreme wurden früher wahrgenommen, als die leiseren Grade der Eigenschaft. So erweckt denn in unserem Bewußtsein das Wort und der Begriff sofort seinen Gegensatz und es ist eine ganz gewöhnliche Art, einen Begriff zu definiren, daß wir vom Gegentheil ausgehen. Groß und klein, kalt und warm, licht und dunkel, hart und weich, schwer und leicht, hoch und nieder — alle diese Begriffe stehen in einer innigen Correlation. Die lebhaften Contraste waren die Ausgangspunkte der Erkenntniß\*), die seineren Unterscheidungen sind erst das Ergebniß der Entwicklung d. h. eines ausgebildeteren Sinnes, einer vervollkommneten Ausfassung, einer höheren Sittlichkeit. Den tiessten Grad sittlicher Verwahrlosung be-

<sup>\*)</sup> Gewisse Gegensätze mussen schon in dem dunkeln Empfindungsleben der Urzelle gewirkt und sich später auf das vervollkommnete Leben in höherer Potenzirung vererbt haben. Solche Gegensätze sind z. B. Lust und Unsuft, die Empfindung des Ich und der Außendinge, gesteigertes Leben und Erlöschen.

zeichnen wir damit, daß wir von einem Menschen sagen, er könne Gut und Bos nicht unterscheiben. Wenn es nun lauter Gegenfaße find, innerhalb deren unfer ganges Erkennen sich bewegt und wenn Die feineren Unterschiede oder Contraste erst nach und nach zur Auffassung ober bewußten Wahrnehmung gelangen, so muß auch hieraus wieder auf das Gesetz der Entwicklung ein eigenthümliches Licht fallen. Die erhöhte Reizbarkeit des einzelnen Nerven, seine verseinerte Ausbildung ist es, welche durch fortgesetzte Uebung da noch Unterscheidungen auffaßt, wo das gröbere Organ nur Gleichartiges sieht; so auch das Geistige, der Schönheitssinn, das Gefühl für Recht ober Unrecht, die Anforderungen unserer Erkenntniß an die Erklärung ber Erscheinungen. Bon bem höchsten Interesse für die Wissenschaft der Entwicklungslehre muß es demnach fein, in gründlicher und vorsichtiger Forschung zu ermitteln, welche Gegenfäße in dem Bewufit= fein des Menschen zum frühesten sprachlichen Ausdruck gelangt find, welche andere in historischer Kolae sich daran anreihten und wie der menschliche Geist nach zwei Richtungen bin — einerseits die unend= liche Mannigfaltigkeit der Dinge nach ihren feinsten Unterscheidungen ich zu erschließen bemüht ist, andererseits nach rückwärts strebend alle sahllosen Gegenfäte unter zwei große polare Gegenfäte unterzuordnen, ite als verschiedene Manifestationen berselben aufzufassen ringt. Diese beiden großen Gegenfätze sind das Innere und das Aeußere der Dinge, Empfindung und Bewegung, beide gleichmäßig in bem Die ganze Welt erfüllenden Stoffe vertheilt, beide durch fortgesette Differenzirung, d. h. Entwicklung zur unendlichsten Mannigfaltigkeit der Erscheinungsformen voranschreitend. Jede dieser beiden Grund= erscheinungen ist nur durch sich selbst verständlich, Empfindung nur durch Empfindung, Bewegung nur durch Bewegung zu erklären. Und doch gibt es auch hier einen Punkt, wo die einfachsten Be= wegungscombinationen einmal begonnen haben das ursprünglichste Empfindungsleben zu erwecken. Von dieser Erkenntniß sind wir aber - wenn sie überhaupt menschlichem Forschen zugänglich sein sollte durch ungeheure Fernen geschieden: wir erkennen einstweilen nur die

großen Gegensäße, nämlich aus der Bewegung der unendlich complicirten Formen des Stoffes, wie sie als Thiere und Menschen uns entgegentreten, schließen wir auf die Gefühle und Empfindungen, wie sie den unsrigen ähnlich, in diesen Wesen walten mögen. Wie beschämend dürftig und roh muß uns nicht, von diesem Gesichtspunkte aus gesehen, unser gesammtes Wissen erscheinen!

Wie bei den materiellen Kräften der Gegensat bindend, hervor= kehrend und verstärkend wirkt, so daß in einer Spannungsreihe die größten Wirkungen der scheinbar flüchtigsten Kraft sich ansammeln, gerade so geschieht es auch im geistigen Leben. Schon Hesiod rühmt die segensreichen Folgen der Eris und unser Dichter sagt von den menschlichen Rräften: "Großes wirtet ihr Streit, Größeres wirtet ihr Bund." Nirgends zeigt sich bies beutlicher, als im politischen Leben, wo der Widerstreit der Parteien, Stände, Genossenschaften, fo lange ihr Streben auf die Förderung des Gemeinwohls gerichtet ift, das gefunde Leben erhält und zu unglaublicher Kraftäukerung befähigt. wie dies die Geschichte Roms in der guten Zeit der Republit beweift. Den Wirkungen ber Gegenfate entspricht die Ausgleichung ber Kräfte, wie benn leicht einzusehen ift, wenn man erwägt, daß ber Thatendrang der Jugend durch die reife Erfahrung und Ruhe de Alters, das Ungestüm der Reformer durch die Festigkeit der conser vativen Interessen, die banausische Schätzung ber Lebensgüter bur ben Stolz und die höheren Anschauungen der edleren Geschlecht in eine Art von ruhigere und mittlere Strömung geleitet wird. Di himmelsträfte, welche auf= und niedersteigen und sich die goldre e Eimer reichen, sie find bei allen Organismen wirtsam und organis ch Wefen im höchsten Sinne bes Wortes sind Bolter und Staaten.

Wer sich das Wesen des Gegensates recht klar macht, der wir sinden, daß es eigenklich nur ein relativer Begriff ist, wie denn z. Sälte und Wärme, hohe und tiese Töne u. s. w. genau dieselben Dinge darstellen, nur in verstärkter Bewegung. Gegensat sindet neur bei gleichartigen Wesen statt; zwischen Pflanze und Thier, Thier und Mensch sind Unterschiede, aber keine Gegensätze, so wenig als zwische A

elektrisch und elastisch. So allein sind die Wirkungen der Gegensätze und ihre Folge, die Ausgleichung, zu erklären. Das ist in der Erziehung, in der Auswahl der Menschen, mit denen wir verkehren von großer Bedeutung. Temperament, Gemüthsart, geistige Begabung sind drei grundverschiedene Aeußerungen und ein noch so hochbegadeter Mensch wird z. B. das phlegmatische Temperament eines anderen nicht anregen, wenn er selbst mit diesem Temperamente behaftet ist. In dem Leben des Bolkes wirken demnach die Gegensätze sowohl als Regulatoren der Bewegung in ruhigen, normalen Zeiten, als auch in Ausnahmszuständen in der Weise, daß einer der beiden Pole das Nebergewicht erhält und dem Ganzen z. B. im Kriege die ungestüme Bewegung der Jugend, in gesahrvoller Zeit die ruhige Entschlossenscheit und ausdauernde Kraft des Mannesalters verleiht.

Insofern der Gegensatz als Reiz wirkt, dem unser Wille ent= gegenzuarbeiten sucht, hat er eine Erhöhung ber Rraft, soweit diese sich zu erneuen vermag und nicht erschöpft wird, zur Folge. Diese Thatsache, die wir täglich an unserem geistigen Leben beobachten tonnen, muß auch in der Entwicklung der Organismen von unermeklicher Wirkung gewesen sein. Mit jedem neuen Siege, den wir über eine äußere Hemmung ober innere Trägheit erringen, wächst unfer Rraftaefühl und unfere moralische Stärke; aus der Anhäufung ber kleinen Wirkungen erwächst ber stahlharte mannliche Charafter. Gerade fo stählen und harten sich die körperlichen Organe in steter Anspannung gegen die von Außen her wirkenden Gegenfäte und fo ist es begreiflich, wie in der Aufeinanderfolge der Generationen die einzelnen Organismen zu stets größerer Thätigkeit und Kraft sich entwickelt haben. Jeder Organismus hat mit der Umgebung der äußeren Medien einen fortwährenden Kampf zu bestehen, denn es ist das Bestreben der äußeren Kräfte durch ihre Ueberlegenheit Alles auszugleichen und wieder in die ursprünglichen unorganischen Formen zu verwandeln.

Es ergeben sich daraus vier Möglichkeiten und besondere Fälle, 1) Die Gleichgewichtslage ber inneren und äußeren Gegenfäße wäre für den Organismus Ruhe und Harmonie; 2) das Ueberwiegen der inneren Kraft über den äußeren Gegensatz bringt Bervollkommnung; 3) das Ueberwiegen eines inneren Gegensatzes gegen die übrigen führt zur Einseitigkeit und Deterioration; 4) das Ueberwiegen der äußeren Kräfte gegen die inneren zu Auflösung und Zerstörung.

Suchen wir diese Gesete zunächst aus der Welt der großen Organismen, dem Bölter= und Staatenleben zu begründen. Der erfte Sat wird nunmehr für das deutsche Reich eine Wahrheit, seitdem es nach langer Demüthigung eine seiner hohen Bilbung und Rraft entsprechende Stellung in Europa einnimmt und sobald es ben inneren Feind, der aus mittelalterlichen Burgen und Asilen ihm den fleinen Krieg erklärt hat, in die gebührenden Schranken gurudgewiesen haben wird. Den zweiten Sat bestätigt die Weltgeschichte fast in jedem Jahrhundert; stets ist es das Gefühl überwiegender oder exuberanter Kraft, was die Bölker zu Eroberungskriegen getrieben hat: Alexander, die Römer, die germanischen Bölkerstämme. Das Araftaefühl des modernen Staates und sein Gegensatz gegen die ohn= mächtige, zerfallende Form des alten Reichs befähigte Friedrich und sein kleines Preußen zum erfolgreichen Kampf gegen das mächtige Und so war es benn eine Naturnothwendigkeit, baß Desterreich. Rußland ben orientalischen Krieg, Frankreich den italienischen anfing; wie nicht minder, daß Deutschland in zwei gewaltigen Kriegen den ihm zukommenden Einfluß sich wieder eroberte. Den dritten Sat mögen alle die Staaten illustriren, denen die Uebermacht der Hierarchie die gefunde Lebenstraft ausgesogen und sie ihrem Untergang entgegengeführt hat — also Spanien, Italien, Defterreich. Ebenso diejenigen in welchen eine nur auf ihre Privilegien und herrschende Stellung eifersüchtige Aristokratie sich ben bewegenden Zeitideen ver-Schloß und in starrem Festhalten an den alten Formen die natürliche Entwicklung hemmte: Carthago, Rom zur Zeit der Optimaten, Polen, Frankreich im 17. und 18. Jahrhundert. Dagegen ist das republi= fanische Rom ber guten Zeit und England ein Beispiel gefunder Ausgleichung der Gegenfähe. In der Kuuft ist das Borherrschen

subjettiver Gingebungen, willfürliches, ichrantenloses Geniethum eine Meußerung bieses Gesetzes. Hierher gehört benn auch ber Cafaris= mus und sein Bund mit den gemeinen, niedrigen Leidenschaften der Massen. Ferner der Byzantinismus mit seinem seelenlosen Formel= thum, hofetikette und Beamtenschablone. Der vierte Sat findet hauptfächlich feine Anwendung bei alternden und verfallenden Staaten welchen die Fähigkeit der Accommodation oder des erfolgreichen Biderstandes gegen neue, mächtige Ideen und Kräfte abgeht. Roms Auflösung war zum Theil eine Folge der von allen Seiten herein= strömenden Rationalitäten, welche das feste innere Gefüge der alten mf eigener Nationalfraft beruhenden Verfassung durchsickernd unter-Ein solches Geschick war allen Universalmonarchieen be-Byzanz führte ein mumienhaftes Dasein, solange der äußere Feind es verschonte. Siegreiche Ideen, weil neue Entwicklungsstusen, waren das Christenthum, die Reformation, die französische Revoluton. Die Bölker, welche diese Ideen in sich aufnahmen und ihr meres Leben barnach gestalteten, siegten über diejenigen, welche ihre Deacht auf die alten überlebten Formen zu stützen vermeinten. In >er Kunft wird dieser Gegensat äußerer Kräfte durch das Vorherr= en bes Zeitgeschmacks bargestellt, gegen welchen die Künstler nicht Tatampfen wollen oder können. Dahin gehören benn die rhetorischen Der theatralischen Richtungen ber Verfallzeit. Dahin gehört bas Birtuosenthum, welches sich in unseren Tagen so breit macht. Da= Din gehört der Dilettantismus und die literarische Ueberproduktion, Die den äußeren Reizen unmittelbar gehorcht und dem inneren Reifen 11 m schöpferischen Gestalten immer mehr entfremdet wird. Schört ferner auf socialem Gebiete die Sast, um jeden Breis reich zu werden und zu genießen, welche die ernste, sittliche Kraft des Bürger= thums und die opferfreudigen, entsagungsvollen Tugenden des Ar= beiterstandes zerfrißt, und zerstört und wie eine nivellirende, auflölende äußere Gewalt wirkt, welche die schönen, gefunden organischen Bildungen des bürgerlichen Lebens vernichtet. Das Ueberwiegen der äußeren Kräfte ist bei dem individuellen Leben das Uebermaß des

Elends, welches die Spannkraft des Entgegenkämpfens zerbricht und das Gefühl unausgleichbarer Gegenfähe bis zur Verzweiflung und Selbstvernichtung schärft. Dieses Uebermaß des Elends kann auch Bölker betreffen und dann den ganzen Bau socialer und politischer Organisation zertrümmern und den alten wilden Naturzustand, das Auflösen in die elementaren Kräfte wieder eintreten lassen:

Aufsteht mit des Berbrechens Wuth und des Elends die Menscheit Und in der Asche der Stadt sucht die verlorne Natur!

Alle diese Verhältnisse lassen sich mit Leichtigkeit auf das Gebiet bes organischen Lebens übertragen und finden dort als an einsfacheren Verhältnissen ihre Bestätigung.

Von größter Bebeutung wird ferner das Princip des Gegensfaßes für das bewußte Leben; ja man kann sagen, daß das Bewußtsein nur durch den Gegensaß erweckt wird, während das unbewußte Leben auf der Ausgleichung beruht. Darüber wird mehr zu sagen sein, wo ich von dem Unbewußten, jener in unseren Tagen so viel mißbrauchten und zu mystischsschaftischer Philosophie hersausgeputzen Theorie reden werde.

Es wird aber auch schon ber Mühe verlohnen, die Bedeutung bes Gegensates nach dieser Seite hin sich an recht großen und complexen Erscheinungen klar zu machen, um daraus einen Rückschluß auf einfache, sich unserer Bevbachtung entziehende zu machen.

Ich wähle wieder ein geschichtliches Beispiel. Wie das deutsche Nationalbewußtsein durch den Druck der französischen Herrschaft erst recht erweckt wurde, wie die Gegensätze der fremden Art in der Schätzung und Behandlung der Lebensgüter dem deutschen Bolke erst recht klar werden ließ, was es früher in undewußtem Dahinsleben nicht kannte und nicht beachtete, das haben die Jahre des unserträglichen Drucks der Fremdherrschaft und der glorreichen Erhebung hinreichend bewiesen.

Ein interessantes psychologisches Beispiel eines Doppelgegensates und darum fast tranthaft erhöhten Bewußtseins bietet uns der beutsche Dichter Chamisso, der bekanntlich ein geborner Franzose, folgende merkwürdige Aeußerung that: "Ich fühle mich nirgends mehr als Franzosen, als in Deutschland, nirgends mehr als Deutschen, als in Frankreich und bin darum niemals zufrieden!"

Jeder angeborene Trieb und Drang wird durch die Hemmung bewußt. Dieses Bewußtsein dauert so lange, bis die Ausgleichung stattgefunden hat.

Wir sind bemnach zu dem Schlusse berechtigt, daß jede, auch die leiseste sinnliche Wahrnehmung, jedes innerlich erwachende Be-wußtwerden einer Störung der Indisserenz des Lebens, der Aus-gleichung, der Ruhe, des Traumlebens oder der Nirwana ihren Ursprung verdanken.

Bas ift denn nun aber Bohlgefühl?

Ein Gefühl ber Aushebung jener Hemmungen. Der ermüdete Fußgänger, ber Kranke, dem die Kräfte wiederkehren, der Gefangene, dem die Ketten abgenommen werden, der Schulknabe, der wieder hüpfen darf, sie empfinden bewußt, was andere in gleicher Lage — ohne die vorausgehende Hemmung — nicht einmal ahnen.

Also — unser Fühlen ist eine Reaction gegen eine äußere Hemmung durch körperliche Gegensähe, unser Hören gegen Schallwellen, unser Sehen gegen Aetherschwingungen. Die ungeheure Mannigsaltigkeit ber Triebe und Tendenzen in dem Mikrokosmus Mensch bewirkt Gegensähe und Verstärkungen innerhalb dieser Sphäre. Jede Gewissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwissenschwisse

In dem Reflexionsgebiet sammeln und vereinigen sich die Borstellungen und wirten durch den dunkeln Untergrund des Gefühlsslebens auf unseren Willen ein. Einen anderen Weg unser Handeln zu bestimmen gibt es nicht.

"Hängt die Philosophie, kann sie nicht schaffen eine Julia!" ruft Romeo und eigentlich hat er Recht. Was nützt dem Hungernden, dem in Fieberglut Verschmachtenden die Vetrachtung der Eitelkeit simnlicher Erregung? Daß Hunger und Durst bewußt werden, daß sie in unserer lichten Erkenntniß sich restektiren, das ist einzig das Resultat einer Reihe von Hemmungen, die ihre Ausgleichung suchen.

Sind wir nun im Stande aus dem Vorstellungsleben heraus auf unser Gefühlsleben in der Weise zu wirken, daß ein Gegensatz bewirkt wird, daß z. B. ein stärkeres Wotiv erwacht und in dieser Weise eine Ausgleichung stattfindet, so dürsen wir von einem Erfolg unseres vernünftigen Denkens oder unserer sittlichen Kraft reden.

Ich besuchte eines Tages einen armen Knaben, der von einem Baume herabgefallen war und unter unsäglichen Schmerzen sich auf seinem Krankenlager wand. Er stöhnte und jammerte laut, da trat sein Bater zu ihm und sagte: "Franz, deine Mutter liegt krank im Nebenzimmer; kannst du, mein lieber Sohn, so vermehre nicht ihre Schmerzen." Da biß der Helbenknabe seine Zähne übereinander und kein lauter Schrei ward mehr gehört bis zu seinem letzten Seufzer.

Das war die Liebe zur Mutter, welche über die namenlose körperliche Qual triumphirte. Hierin liegt eine Auftlärung über die Aufgabe der Erziehung. Ist harmonische Ausbildung die Hauptsache, so muß dieselbe darauf gerichtet sein, excessive Triebe zu bändigen, indem sie die schwächeren verstärkt. Die Ausbildung des Ehrgefühls wird die Neigung zu phantastischen Lügen ersticken. Der vernünstige Erzieher weiß aber, daß die ganze Reslexionsthätigkeit nichts vermag, wenn sie nicht das Gefühlsleben weckt und hier durch Gegensatz zu Ausgleichung führt. Erwecken edlerer, sittlicher Motive, das ist die ganze Kunst der Erziehung. Bei Annahme des sogenannten "freien Willens" gäbe es weder eine Kunst der Erziehung noch eine Wissenschaft vom Menschen.

Auch die Leidenschaften sind sehr belehrend über das Wesen des Gegensates. Rahel sagt: "Wenn wir einen all unseren besten Anforderungen entsprechenden Gegenstand fänden, würde nur Liebe, nie Leidenschaft entstehen; die Anstrengung, die uns noch übrige Liebe anzubringen, ist Leidenschaft." Diese Leidenschaft ist natürlich die heftigste, weil in ihr der ganze Mensch mit all seinen Kräften und Trieben eine Ausgleichung sucht. Welche Wahrheit in den einsachen Worten Othello's:

Doch ba wo ich mein Herz als Schatz verwahrt, — Wo ich muß ganz sein ober gar nicht sein, Der Quell aus bem mein Leben strömen muß, Sonst ganz versiegen —!

Die Langeweile ist ein Gegensatz, eine Hemmung der Berwerthung unserer Kraft. Der wahrhaft beschäftigte Mensch kennt sie nicht. Sie ist ein Kind der halben oder der Scheinbeschäftigung. Sie hat den gleichen Ursprung in dem Drang nach Thätigkeit, wie die Leidenschaft in der Liebe. Ich habe Schüler sagen hören, daß ihnen in einer griechischen Stunde der Angstschweiß aus allen Poren heraustrieb.

Weinen und Lachen sind oft Zeichen ausgeglichener Gegensste. Mit der rinnenden Thräne fühlen wir die Reinigung der Leidenschaft d. h. schwingt sich die edlere Kraft empor und verzehrt wie die hochaussodernde Flamme den Rauch, so die irdischen, sinnslichen Schlacken und niederen Triede. Die Thräne ist auch ein Zeichen der Sympathie und diese vermag die brennendsten und dumpssten Schmerzen zu lindern. Der thränenlose Schmerz ist der härteste; sobald das Mitleid der Anderen eintritt, gleicht sich der Gegensat des eigenen Leids, das uns allein so schwer drückt, schon einigermaßen aus. Wer weint, bemitleidet sich selbst und appellirt an das Mitleid der Anderen. Mit dem Lachen gleicht unser Verstand Widersprücke und Gegensätze aus, die wie ein Zauberbann, von dem sie sich nicht zu befreien vermögen, auf Anderen liegen und deren Richstätzeit uns urplöslich klar wird.

Auf diesem ungeheuren Gebiete vermochte ich natürlich nur anspudenten. Der Gegensätze in uns sind so viele, als Anlagen und Fähigkeiten. Rechnet man noch hinzu das Verhältniß des Einzelsmenschen zur Gesammtheit, so steigern sich dieselben ins Unermeßliche. Denn schon die ganze Existenz des Einzelnen beruht auf einem gewissen Gegensatze zu der Gesammtheit und ist doch zugleich wieder Zusammenwirken.

Nur von einem großen Gegensate, ber zugleich wie eine polare Kraft aus bem Zusammenwirken aller unferer geistigen Kräfte resul=

tirt, will ich zum Schluffe noch reben; ich will ihn turz bezeichnen als ben Gegensat bes Denkens und bes Gemüths.

Die Eigenthümlichkeit unseres Denkens ift ein unaufhörliches Erneuen, Zerseben, Verbinden und Wiederauflösen, das Suchen nach einer Einheit, einem festen Bunkt, auf welchem wir all unsere Er= tenntniß aufbauen könnten und doch je mehr wir uns demfelben zu nähern glauben, um so mehr entschwindet er uns. Die Quelle und ber Ausgangspuntt unseres reflettirenden Denkens sind die Gesichts= vorstellungen, die wie in einem Spiegel in den vorderen Theilen unseres Gehirns sich fortwährend erneuern, erwecken, fliehen und verdrängen. Wie die Tageshelle die finsteren Sputgestalten der Racht verscheucht, so vermag das klare Denken oft über die unklaren Regungen unseres Gefühlslebens, das die Phantasie in ihren Dienst nimmt, herr zu werben. Und wenn uns das größte Ungluck betroffen, so hebt und bewegt, beschaut und vereinigt der denkende Geist noch immer die Trümmer, bis er endlich erlischt. Das Denken eröffnet dem strebenden Menschengeschlecht wie den Individuen die Aussicht in die unendliche Ferne. Aeonen werden verfließen, der Entel bes Prometheus wird bauen und fortbauen; so lange noch ein Bulsschlag durch seine Abern vibrirt, wird auch ein neuer Gebante in seiner Seele aufbliten.

Der andere Pol ist die Macht des Gemüths, welches sich mit Vorliebe an das Vorhandene, bereits Ausgenommene anschließt und so dem zerstörend und verschmähend weiter eilenden Denken Fesseln anlegt; das Gemüth ist das conservative Element unseres Geistes. Alles was einmal Geltung hatte, was der Verstand einmal anerstannt hatte, das bewahrt es durch seine schützende Macht vor Spott nud übereisriger Zerstörung. Ja, je älter und unscheinbarer der Gegenstand, um so heiliger wird er durch den Zauberschein, mit welchem das Gemüth ihn umgibt; die Kinderjahre, die Erinnerungen der Jugendzeit, die Vorzeit, die guten Alten und vor allem die wunsderbaren Erinnerungen des ganzen Menschengeschlechts — der Gesang der Engel, der Erlöser unter Palmen wandelnd — und jenestang der Engel, der Erlöser unter Palmen wandelnd — und jenestang der Engel, der Erlöser unter Palmen wandelnd — und jenestang der Engel, der Erlöser unter Palmen wandelnd — und jenestang der Engel, der Erlöser unter Palmen wandelnd — und jenestang der Engel, der Erlöser unter Palmen wandelnd — und jenestang der Engel, der Erlöser unter Palmen wandelnd — und jenestang der Engel, der Erlöser unter Palmen wandelnd — und jenestang der Engel verschaft der Engel v

urälteste Andacht, welche erweckt wird beim Aufsteigen ber Sterne. die geheimnisvolle Ahnnng unseres dunkeln Ursprungs aus den Naturgewalten. Unzählige Gegenfätze weben und wirken hin und her zwischen Berstand und Gemüth. Das trankliche, hähliche, migachtete Kind, das Kind, welches mit unfäglichen Schmerzen und Nachtwachen ertauft - es ist ber Mutter bas theuerste. Der geschmähte, ge= schändete, gelästerte, verfolgte religiöse Glaube — mit immer tieferen Burzeln hat er fich in die tiefen Gründe des Gemüths eingegraben: bem Gotte, ber fein auserwähltes Bolt unter bem Druck, bem haß, ber Berachtung ber Fremben im Stiche ließ, ihm fang biefes näm= liche Bolt mit Begeisterung: "Es ift tein Gott, wie unser Gott!" An das Leben, an die Vergangenheit, an die Gräber der Verstorbenen, an den wankenden Thron, an die zerfallenden Altäre bindet den Menschen mit tausend Banden die Macht des Gemüths. Der Verstand kann das ihm werthlos erscheinende Leben wegwerfen, das Gemüth vermag das im Glanze der eigensten Seelenwärme lieblich schimmernde Leben einzuseten und aufzuopfern für ein höheres Gut, es vermag getreu zu sein bis in den Tod.

An diesen Gegensat von Denken und Gemüth schließt sich ein anderer, mit demselben vielsach verwachsener, ja analoger, der namentsich in dem Gebiete der Sprache, der Ethik, wie des politischen Lebens zu großer Bedeutung gelangt, nämlich der Gegensat von Physis und Thesis oder Natur und menschlicher Satzung oder auch Wessentlichem und Zufälligem.

Eigentlich gehört die letztere mehr dem menschlichen Denken an; wie denn z. B. in dem sittlichen Leben des Menschen gar oft das Denken irreleitet, menschlichem verkehrtem Urtheile unser Handeln unterordnet, während uns die natürliche Stimme sagt, daß wir anders handeln sollten. Es ist alsdann das dunkle Gefühl, die Macht des Gemüths, welches sich gegen die durch das Denken ausgeklügelte gesellschaftliche Verpflichtung auslehnt; es ist der einsache, unverfälschte Naturtrieb, welcher rasch und sicher das Richtige ergreift, während der in tausend Rücksichten und Erwägungen sich verirrende Wille

bes hochgebildeten Culturmenschen oft gegen die nächsten und natürslichsten Verpflichtungen sich verfehlt und so sich des Dichters Wort bestätigt:

Bas tein Berftand ber Berftändigen sieht, Das übt in Ginfalt ein findlich Gemuth.

Dieser Gegensatz wird größere Verständlichkeit gewinnen in den folgenden Abschnitten, wo ich von dem unbewußten Leben und der ethischen Entwicklung des Menschen reden werde, wie er denn auch selbst dem Abschnitte über den Idealismus als Voraussetung dient.

Man kann sich den Gegensat von Physis und Thesis am klarsten machen durch irgend ein Beispiel aus dem Sprachleben. Der Begriff bes Sehens ift bei allen Sprachen burch ein Wort ausgeprägt; dieses Wort ist aber seiner Lautform nach in den verschiedenen Sprachen sehr verschieden. Das Vorhandensein des Begriffs, das Bewußt werden desselbenund Fixiren durch ein Wort erscheint demnach nothwendig, natürlich, zum Wesen des Menschen gehörig, b. i. Physis; die Form des Wortes als lautliches Gebilde dagegen zufällig, mehr von der Willfür oder nicht direkt dem Begriff entstammenden Verhältnissen abhängig, es ist mehr Thesis. Wenn nun die Erfahrung bestätigt, daß aus dem Begriffe feben bei allen Sprachen der Begriff wiffen sich ableitet, so ist dies wieder etwas Natürliches, Nothwendiges, Physis: Daß dagegen das Lateinische scio sich aus ber Wurzel, die dem beutschen schauen zu Grunde liegt, das deutsche Wissen von der Wurzel von video herleitet, das ift wieder etwas scheinbar von Zufällen Abhängiges, es ift Thesis. \*)

<sup>\*)</sup> Ich bitte mich hier nicht mißzuverstehen. Gewiß ist die Bildung dieser Worte auch durch unwillfürliches Sprachwerden, also Phhsis, entstanden. Ich wollte nur den Gegensat des Wesentlichen oder scheindar Zufälligen auf einer stühen Stuse nachweisen. Wer sich die äußersten Gegensate von Phhsis und Thesis vorstellen will, der möge sich einerseits die Worte Laplace's vergegenwärtigen: "Ein Geist der für einen gegebenen Augenblick alle Kräfte kannte, welche in der Natur wirksam sind und die gegenseitige Lage aller Wesen, aus denen sie besteht, würde die Bewegungen der größten Weltförper und des leichtesten Atoms begreisen; nichts wäre ungewiß für ihn, und Zukunst wie Bergangenheit wäre seinem Blicke gegenwärtig. Das aftronomische Wissen bietet



(Geiger.) Die Frage, ob die Sprachen unmittelbares Naturwerden ober aus der bewußten Absichtlichkeit der Menschen hervorgegangen seien, hat von jeher die Denker beschäftigt; eine nur einigermaßen ernste Bestrachtung muß ergeben, daß dieses größte Wunder der Menschheit sast nur als ein Naturprodukt angesehen werden dars, daß der bewußten Schöpfung nur eine verschwindend kleine Stelle zukommt.

Abstractionen, Systeme, conventionelle Schönheiten in der Runft, viele gefellschaftlichen Formen und Vorurtheile, staatlicher Mechanismus, Schablone und Phrasenthum in der Literatur, inhaltsleere Ceremonien und äußere Wertheiligkeit in bem religiöfen Cultus, Brivilegien bevorzugter Stände, Zunftwesen und taufend andere Dinge muffen wir in die Kategorie der Thesis einbegreifen; d. h. wir nennen fie willfürliche, menschliche Satungen. Alle diefe Dinge waren ursprünglich so gut Naturerzeugnisse, wie alles Andere, sie gehören aber einer früheren Entwicklungsstufe an und die fortge= schrittene Cultur hat fie des Lebenssaftes, des harmonischen Zusammentlangs mit den mittlerweile erstartten und felbständig fortgebildeten anderen Theilen beraubt. Das Wort, welches einft aus der Tiefe des Gemüths in lebenswarmer Triebkraft hervorsproßte, es ist heute inhaltsleere Phrase, das Geset, welches früher den Berhältnissen angepaßt heilsam und fördernd sich erwies, es steht heute in Widerspruch mit dem ganzen Lebensinhalt der Zeit, das Pflichtgebot welches in uralter Zeit den Arm des Menschen mit dem Opfermesser bewaffnete, um den Feind ober gar den eigenen Sohn seinen Göttern darzubringen, die heutige Menschheit wendet sich mit

ein schwaches Abbild solcher Erkenntniß." Dagegen halte er die bekannte Bemerkung, daß an dem spanischen Hofe Alles dermaßen durch die Etikette geregelt
war, daß man mit astronomischer Gewißheit auf hundert Jahre voraussagen
konnte, was die spanischen Könige in jeder Stunde des Tages thun würden, so
wird er dort die ganze Welt als Physis, hier die kleine Welt als pure Thesis
ausgesaßt sinden. — Wer diesen Gegensaß für die Pädagogik verwerthet wissen
möckte, der wird vielleicht zu dem Resultat kommen, daß es viel, viel mehr ist,
wenn der Schüler weiß, wann und wie Eine Stadt gegründet wird, als wenn
er die Namen von zweitausend Städten kennt, und wenn er weiß, was Ein
Cäsar gewesen ist, als wenn er deren hundert an den Fingern herzählen könnte.

Graufen davon ab — diese und viele andere Dinge ersche heute als willfürliche, der Natur und Vernunft wider Satzungen.

Der Gegensat tritt aber erft bann hervor, wenn bi Schichten, die tieferen Harmonieen, das unbewußte Leben wachsen sind und nun das einseitig Ausgebildete, das Uel in Denken und Empfinden, die Exclufivität bevorzugter o Theile nicht mehr mit der Totalität des Organismus he fann. Das Aufblühen des Bürgerthums im Mittelalter, fe ftand gegen die Abelsgeschlechter und Fürsten, die Reform Sturm= und Drangperiode in der deutschen Literatur, die fi Revolution, sie waren alle stürmische Kämpfe der Physis Thesis. Werthers Gefühlsprotestation gegen die gesellschaftliche jacke, Kaust's Verzweiflungsqualen über den methodisch Gang und den abstracten Formelfram der Naturforschung, fie anders als dichterisch verklärte, typische Gestalten diese Drangs, der des Ursprünglicheren, Einfacheren, Aelteren bei und nun eine neue Welt der Ausgleichung und Gleichbe gründen will auf den Trümmern des Ausgelebten und Ue

## XI.

## Das Unbewußte.

Sie suchen das Nothwendige der Natur aber Sie suchen es auf dem schwerften Bege. Sie nehmen die ganze Natur zusammen, um über das Einzelne Licht zu bekommen in der Allheit ihrer Erscheinungsarten suchen Sie den Erklärungsgrund für das Individuum auf. Bon der einsachen Organisation steigen sie Schritt vor Schritt zu der mehr entwidelten zhinaus, um endlich den verwideltsten von allen, den Menschen, genetisch aus den Materialien des ganzen Naturgebäubes zu erschaffen. Dadurch, daß Sie ihn der Natur gleichsam nacherschaffen, suchen Sie in seine verborgene Technit einzubringen.

Schiller an Goethe 23 Auguft 1794.

• 

**^** 

"Du haft Recht, Better, es wird heutzutage ein folcher Schwinbel mit Empfindungen getrieben, daß ein ehrlicher Kerl sich ordentlich schämen muß gerührt zu sein!" So schrieb der redliche Wandsbecker Bote an seinen Better Andres zur Zeit der Gefühlsseligkeit und Schwärmerei. Und doch war die Beranlassung dieser allgemeinen Empfindsamkeit das unsterbliche Werk unseres größten Dichters und doch waren "Werthers Leiden" eine literargeschichtliche That, ein gewaltiger Wendepunkt, welcher dem reinen tiesen Gemüthsleben seine Berechtigung in der Poesie anwies gegenüber der verstandesdürren, conventionellen französischen Salonpoesie, die in dem "Schicklichen und Zierlichen" aufging. Und doch war der trefsliche Claubius selbst eine empfindungsselige Natur, der wir zuweilen etwas mehr stahlharte Männlichkeit wünschten. Woher also diese Aeußerung?

Weil eine jede noch so große und geniale Schöpfung, jeder noch so ideale und erhabene Gedanke von der Menge zu einem Fetisch und von den Chorführern — den Verstandes- oder literarischen Pfafe fen — zu einem Popanz gemacht wird.

Welch plattes, seichtes Geschwät hat nicht der gewaltige Emanscipationsdrang des achtzehnten Jahrhunderts in den Schriften so vieler französischen "Philosophen" ausgeheckt! Welche Greuel und welcher Wahnsinn wurden nicht unter dem "Règne de la Raison", welch schenßliche Thrannei unter der "Liberte und Fraternite" aus-

geübt! Wieviele unreife Buben, wieviel einer ernften Lebensführung unfähige Liederlichkeit, wieviel einer erfolgreichen Anstrengung nicht gewachsene Impotenz haben nicht hinter der Rolle traft-genialer Urmenichen, Rauftischen Weltschmerzes, Wertherschen Unverstandenseins ihr klägliches Dasein gefristet! Das Gesetz ber Electricität, welch eine wüste Masse unverdauter Naturphilosophie ist nicht aus ihm entsprungen! Das Absolute, das Ding an und für sich — wie viele Jahrzehnte hat nicht füffisante Anmagung und eitle Selbstüberhebung die große Masse gebildeter und ungebildeter Rachbeter mit biesen Worten zum Besten gehabt, bis man endlich sich zu gestehen wagte, daß hinter diesen Wortschaften fein Sinn verborgen sei! Und wie klar muß nicht heute einem jeden, der sich zur monistischen Weltanschauung aufzuschwingen vermag, der Gedanke sein, daß mit all berartigen negativen Begriffen für uns nichts anzufangen ift. Man versuche es boch einmal alle die Eigenschaften bes Nichtseins zusammenzustellen - ich bin überzeugt man wird dicke Bande gusammenschreiben können, beren sich die Scholaftit nicht zu schämen hätte, es wird aber nur leeres Stroh gedroschen sein eben weil das Nichtsein — nicht ift. Ganz unter dieselbe Kategorie gehört aber das Unfagliche, das Unbegreifliche, das Absolute — lauter negative Beariffe. Berweilen wir einen Augenblick bei letterem, weil er seinem äußeren Wortlaute nach etwas Positives zu enthalten scheint und barum wohl auch so viel Röpfe verwirrt hat - was bedeutet benn abfolut? Doch fo viel als unbedingt. Das aber ift boch wohl gewiß, daß unsere gesammte Erkenntniß nur dadurch möglich wird, daß wir selbst von den Dingen und zwar möglichst viele Eindrücke erhalten, also von ihnen bedingt werden. Nur gerade so viel vermögen wir von den Dingen zu erfassen, als wir selbst von ihnen bedingt werden und als wir in einer fortgesetzten Reihe dieselben eins von dem anderen bedingt annehmen dürfen. Geht nun unfer Denken in fortgesettem Causalitätsrückschließen in eine noch so bunkle Bergangenheit gurud, gelangt es zu noch fo einfachen Berhalthiffen, aus welchen sich allmählich die unendliche Mannigfaltigkeit der Er=



scheinungen gebildet hat, immer können wir gerade nur so viel fassen und erkennen, als uns bedingt d. h. in einem urfächlichen Verhält= nisse zu steben scheint. Die Grenze unserer Bernunft und unserer Ertenntniß ift da, wo beide ermatten, wo wir uns sagen: Der Stoff war von Emigkeit! Reinen anderen Werth haben die Worte: Das Absolute oder das Ding an sich. Sie sind beide negative Begriffe, fie bezeichnen mas wir nicht zu faffen im Stande find, fie exiftiren für uns nicht. Ebenso verhält es sich mit dem Begriffe unend= lich, mit welchem schon so viel gespielt, gerechnet und phantafirt worden ist. Nur das was sich in diesem beschränkten Mikrokosmus, dem menschlichen Geiste, wie in einem Focus sammelt von den Dingen außerhalb, das allein vermögen wir zu begreifen. Myriaden von Welten, deren Licht aus Entfernungen kommt, die es nur in Millionen von Jahren zurückzulegen vermag, sie geben uns einen Maßstab für noch viel zahlreichere Welten, deren Licht auf dem ungeheueren Wege vielleicht ganz erlischt, für Welten, die, in einer unbegreiflichen Menge vorhanden, vielleicht gar kein Licht ausströmen, für Räume, die noch jenseits aller dieser Dinge in ungeheuren Fernen liegen, "wo die kühne Seglerin Phantasie ein muthloses Anker" wer= fen muß. Das Eine ift gewiß, daß es in dem Wesen unseres Geistes, eines endlich beschränkten, nur den Wirkungen von Außen zugänglichen Theils des Alls liegt, nur gerade soviel begreifen zu können, als auf ihn einwirkt. In dem Wesen der Erkenntniß, des Begreifens liegt es also, daß nur das Begrenzte für sie existiren kann. Alles Uebrige liegt außerhalb ihres Bereichs; was damit ist, können wir niemals erfahren, weil wir damit das Mittel der Erkenntniß, bessen Boraussehung die Begrenzung ist, aufheben müßten. Wir ver= mögen mit unserer Phantasie jene äußerste Grenze, woher noch Licht du unserem Auge und in unsere Seele bringt, ins Ungemessene zu erweitern; aber damit vermögen wir von dem Unendlichen auch noch nicht ein Theilchen abzubrechen, weil dies eben ein negativer Begriff 11 und, so wenig wie das Reich des Nichtseins durch das Sein, reducirt oder beschränkt werden kann. Es ist also kein unauflösliches Mysterium, in welchem wir uns beständig bewegen, sondern einfach eine Grenze unseres eigenen Wesens, die wir mit jenem Worte bezeichnen.

Es ist mit berartigen Worten, bei benen man sich doch immer etwas Bestimmtes benken musse, wie man wähnte, auch viel Schwindel getrieben worden und hat man mehr als einmal versucht, mit negativen Begriffen positive Data und Thatsachen auszulösen und zu erklären, was natürlich niemals gelingen kann. Etwas ganz Verwandtes ist es, was ich in diesem Aufsatze besprechen will. Wenn Schopenhauer in seiner genialen Unterscheidung zwischen Willen und Intellect einen Jahrtausende alten Irrthum der Menschen zuerst siegreich widerlegte, den Irrthum nämlich, daß alles menschliche Thun mit Bewußtsein geschehe, so hat es nicht lange gedauert, dis eine Zahl von Nachtretern und Nachbetern diesen genialen Gedanken in eine scholastische Formel verwandelten, mit der sie alle möglichen Dinge zu erklären vermeinten, ohne etwas anders zu thun, als leere Worte an die Stelle unbekannter Erscheinungen zu setzen.

Das Unbewußte, die Lehre vom Unbewußten ist es, die ich im Auge habe. Das ist auch nichts weiter als ein negativer Bezgriss, der die Sphäre aller der Erscheinungen unseres Geistes aussschließt, bei denen bewußtes d. h. reslektirtes Denken das Resultat unseres Empsindens und die Triebseder unseres Handelns ist. Aber wenn ich sage: das Unbewußte thut dies, das Unbewußte thut jenes, was in aller Welt ist damit für uns erklärt oder ausgeschlossen? Diesen negativen Begriss, diese unbekannte Sphäre gilt es in bestimmte, positive Einzelheiten auszulösen, wenn erreicht werden soll, daß wir mit unserem lichtdurstigen und lichtgewohnten Auge nicht in einen dunkeln Raum hinabstarren, in welchem wir gar nichts zu erkennen vermögen! Dieses in Kürze und möglichst klar darzustellen, soll im Folgenden versucht werden.

Ich erinnere mich, wie ich nach sechswöchentlicher Ferienreise in meine Wohnung zurücktehrte, an welcher zwei Stufen vor dem Eingange durch eine einzige ersetzt worden waren, daß ich mehrere Monate beim Herausgehen einen falschen Tritt that. Woher dieses? Mein Fuß wußte ober glaubte zu wissen, daß eine niedere Stuse unmittelbar an die Schwelle anschließe. — Dies nennt man, sich babei beruhigend, Gewöhnung; es ist unbewußtes Leben, welches in einer früheren Zeit durch die bewußte und ausmerksame Geistesthätigetit angeeignet wurde:

Hieher gehört die enorme Menge aller unserer mechanischen Körperthätigkeiten, die wir als Kinder mit vieler Mühe bewußt erlernt haben. Auffallend werden uns derartige unbewußte oder mechanische Bewegungen nur, wenn sie durch irgend einen Zusall zweckswidig wirken, wie in obigem Beispiele oder wie wenn wir ein Gefäß, das wir für voll hielten, leer emporheben und wir es mit überstriebenem Ruck emporschnellen. Bekannt ist ja auch, daß alle mechanischen Berrichtungen leichter von Statten gehen, wenn sie nicht durch Denken gestört werden, wie wir ja z. B. über die Orthographie eines Wortes unsere mechanisch schreibende Hand um Ausklärung ersuchen.

Die Wunderfraft der Einübung zu mechanischer Fertigkeit mögen wir bei genauem Aufmerken in vielen Fällen staunend erwägen. Der Clavierspieler, der Auge und Hand so trefslich in langer Uebung geschult hat, daß er ein Musikstück prima vista zu spielen und sich dabei noch mit Anderen zu unterhalten vermag — welch classisches Beispiel der unbewußten Thätigkeit!

Ich selber bin ziemlich zerstreut, Schulmeister haben dies Privileg. Nun ist es mir mehr als einmal begegnet, daß ich einen Schüler seine Lection abhörte, ihn corrigirte — wohlgemerkt auch wenn es ein mir ganz fremder Lesestoff war — und daß ich dabei an etwas ganz anderes dachte, was mich aufs Höchste überraschte, wenn mein Geist von seiner Abwesenheit zurücksehrte. Und es ist mir dabei immer sehr klar geworden, wie doch das Schulmeistern zu einer mechanischen Thätigkeit werden, wie das Organ des Schulhaltens du functioneller Thätigkeit sich ausbilden kann oder mit anderen Worten, wie der Schulmeister Gesahr läuft, wie das Bolk so tressend

sagt, eine Waschine zu werden. Ich berichte dieses als ein immershin sehr merkwürdiges Ineinandergreisen wohlgeübter Organe: daß der Klang lateinischer und französischer Worte und Satbilbung — ohne durch das Bewußtsein zu gehen, im Stande ist, die adäquaten Worte und Satbilbungen im Geiste wach zu rusen, sie zum lautlichen Ausdruck zu bringen, während das bewußte Leben mit etwas ganz anderem beschäftigt ist.

Diese Beispiele mögen genügen. Jeber benkende Leser wird sie durch zahlreiche, analoge Fälle aus seinen eigenen Erlebnissen zu vervollständigen im Stande sein. Wie gesagt, am anschaulichsten wird immer das Beispiel des gewandten Klavierspielers sein, bei welchem das notenlesende Auge in solchen direkten Rapport mit der tastensuchenden Hand gezüchtet ist, daß die geistige Bewußtheit, das Centralorgan, dabei gar nicht oder doch nur sehr wenig in Mitzleidenschaft gezogen wird.

Die Theorie des Unbewußten ist eine durchaus nothwendige Ergänzung, ein integrirender Theil der Entwicklungs: lehre. Dies wird sich aus folgender Betrachtung ergeben.

Bei den primitivsten Formen des animalischen Lebens, wie wir dieselben S. 152 als zusammenhängende einfachen Zellen angenommen haben, tritt ein gewisser Grad von bewußter Empfindung und damit zusammenhängend ein gewisser Wille in die Erscheinung. Das centrale Leben ist durchaus noch nicht vorherrschend. Zerreißt man die Zellenverbindung, so lebt jeder einzelne Theil ein gleichartiges selbständiges Leben weiter.

Die Steigerung des centralen Bewußtseins ist eine Folge der Entwicklung. Sobald der Zellencomplex sich z. B. an der Peripherie differenzirt, muß nothwendig die Bewußtheit der centralen Zellen ebenfalls eine wenn auch noch so unmerkliche Modification erleiden. In dem Maße wie das peripherische Leben für die äußeren Reize empfänglicher, in dem Maße wie dasselbe den inneren Impulsen durch Bewegungsreactionen zu gehorchen befähigter wird: in demsselben Maße erhöht sich das centrale Bewußtsein. Die Einheit dieses

Bewußtseins entspricht ganz genau der jeweiligen Entwicklungs= stufe des Organismus.

Lassen wir das helle Licht unseres heutigen, menschheitlichen Boranschreitens auf jene dunkle Urzeit fallen. Jeder Fortschritt wird bedingt durch folgende drei Factoren: Störung der Indifferenz unseres Bewußtseins durch einen von außen wirkenden Drud; Bewußtwerden einer Unvollkommenheit unseres Seins; Anspannung unserer Kräfte durch den Willen, um diese Unvollkommenheit aus= zugleichen. Ist das Ziel erreicht — man mißverstehe mich nicht, es braucht keineswegs ein klar gewußtes zu sein —, ist die neue Befähigung erworben, fo tritt diefe in das unbewußte Leben ein; wir d. h. der einzelne Mensch ober die Gemeinschaften thun fo, weil wir nicht anders wissen und können, es ist ein mechanisches ober besser organisch anererbtes und angewöhntes Leben. Consuetudo fit altera natura, das war den Menschen schon instinctiv erkannte Bahrheit. So erhalten Generation um Generation neue Aufgaben, die in dem bewußten Leben sich reflektiren, bis sie erfüllt sind, um dann in das unbewußte Leben zurückzutreten, als Befähigung, instinc= tives Thun u. f. w. zu wirken. Jeder Schritt hat aber zugleich eine allgemeine Wirtung, nämlich gesteigerte Helligkeit bes Bewußtseins und gesteigerte Rraft zum Weitervoranschreiten.

Das bei aller Entwicklung waltende Gefet, daß eine jede ers worbene Befähigung immer geläufiger, einfacher, rascher, vollkommener in den folgenden Generationen sich vollzieht, dieses nämliche Geset ist auch die einfache Erklärung des unbewußten Lebens, des Fundasmentalprincips körperlicher und geistiger Fortentwicklung.

Bon Stufe zu Stufe hat ber stets vom Einfachen zum Complicirten voranschreitende Organismus mit dem Grade geistigen Bewußtseins, der ihm auf jeder Stufe eigen war, dies oder jenes Organ du größerer Bolltommenheit gezüchtet, es zu stärkerer Gegenwirkung gegen die umgebenden Medien, zu größerer Harmonie mit den übrigen Organen herangebildet. Das mit Bewußtsein Erreichte trat nachmals immer mehr in das unbewußte Leben ein und wurde schließlich zur Function. Es sind demnach die allerursprünglichsten körper lichen Thätigkeiten des vielgegliederten Organismus am meisten i das Dunkel des Unbewußtseins eingehüllt.

Gerade so ist es bei den gesellschaftlichen Organismen mit de Sitten, nationalen Eigenheiten, u. s. w.

Ich will versuchen, dieses Gesetz durch ein Bild zu veranschau lichen. Ich stelle mir ben Lebensgeift bes Menschen in seinem ge sunden, indifferenten Verhalten vor wie einen Kapellmeister, der ein Musikstück executiven läßt. In größter Seelenruhe taktirt er, hie uni ba den einzelnen Inftrumenten das Zeichen zum Ginfallen gebend man bemerkt kaum eine Anstrengung ober Aufregung an ihm; benn erstens sind seine Musiker in alter Tradition erzogene, ausgezeichnete Rünftler, zweitens hat er sie in den Einzelproben vortrefflich einstudirt und es geht jett in bester Harmonie und ausgezeichnetem Rusammenwirken. Nur hie und da wird er etwas lebhafter mit mit seinem Tatistock wenn ein animato oder accelerando verlangt wird (Arbeit und Anstrengung) oder wenn eine fermate, eine Baufe ober sonstige Figur das ganze Orchester vom Taktstock abhängig macht (Körperliche Bedürfnisse). Aber sieh! auf einmal wird er unruhig, seine bisher so gelassenen Gesichtszüge werden erregt, a wendet sich zu den Posaunen, mit aller Macht taktirt er dorthin, er ruft ihnen zu, seiner Anstrengung gelingt es endlich, diese eine Beitlang durch schleppendes Spiel das Ganze bedrohenden Instrumente wieder in den richtigen Rhythmus zu bringen und nun gewinnt er wieder seine alte Rube und Sorglofigkeit.

Der lette Fall tritt ein, wenn durch eine Störung des harms nischen Spiels unserer Organe, durch Arankheit, die undewußte Function gestört wird; dann macht sich das leidende Organ geltend, die aufgehobene Harmonie läßt das Unbewußte durch Schmerzgesühl wieder zu unserem Bewußtsein gelangen. "Haben Sie einen Magen?" so fragte mich einst ein kräftiger Rheingauer Weinproducent, "ich bin achtzig Jahre alt geworden und habe niemals ersahren, daß ich einen hesithe!"

Um benn doch auch das sexuelle Leben, mit welchem die Lehre vom Unbewußten am meisten paradirt, nicht ganz zu übergehen, will ich kurz solgende drei Fälle gegenüberstellen: 1) Die Unbesansgenheit, mit welcher das Kind die durch gesellschaftliche Anstandssbegriffe verpöntesten Dinge sagt. Naivetät des Naturmenschen.
2) Die süße Besangenheit, das zarte Schamgesühl, das stillsehnende Berlangen welches sich in dem Erröthen, dem träumerischen Gesühlsbeben der ausblühenden Jungsrau kundgibt. Herrschaft des Undewußten.
3) Die Prüderie, die Aengstlichkeit mit der so manche fromme Seelen z. B. im Unterrichte um geschlechtliche Dinge herumgehen, zeugt laut dafür, daß die Wollust schon mit brennenden Farben die Bilder der Unzucht in ihr Bewußtsein gemalt, da jede leise Erinnesung im Stande ist, dieselben zu erwecken. Bewußtes Leben.

Es ist nun eigentlich natürlich, daß das Meiste von allem dem was wir thun und sind, gerade im unbewußten Leben liegt; das Bmigste, wie Schovenhauer sich ausdrückt, erst durch den Intellect in den Willen übergeht. Ja ich bin fest überzeugt, daß noch vieles, was dieser Philosoph als bewußt-reflektirtes Thun ansah, noch innerhalb des Gebiets des Unbewußten zu setzen wäre. Das Denken mit Borten, das Reden, das Uebersetzen aus Einer Sprache in die andere, wie oft geschieht es nicht auf eine durchaus gedankenlose, mechanische Weise! Sind wir nicht im Stande, ein ganzes Buch durchzulesen, während unser Geist mit etwas Anderem beschäftigt war? Dag uns in einem bestimmten Kalle gerade dies besondere Bort einfiel, welches unser Denken erleuchtete, das war wohl von unserem Willen unabhängig, stammt also boch auch aus dem unbewußten Leben. Ja die ganze Sprache mit ihrem enormen Wort= reichthum und der noch viel, viel gewaltigeren Masse von daran getnüpften Vorstellungen, sie ruben in unserem unbewußten Leben und sie treten nur in einzelnen Theilen und besonderen Complexen bor unser Bewußtsein. Alles dieses aber was in uns lebt und wirkt, bon dem dunkelsten Empfinden an bis zu den specialisirten Gefühls= wahrnehmungen der höheren Organe, von der einfachen Vorstellung

des Gefühls oder Gehörs bis zu der scharfen, mathematisch al wogenen Wortidee — es war einmal auf einer früheren Stewußtes Leben, welches so wirkte, daß es den Centralwibestimmte oder das Bewußtsein ausschließlich beherrschte.

Bei der ungeheueren Ausdehnung dieses Gebiets wird es sein, sich an das Einzelne zu halten um daran die Wirksamkeit Gesetzes sich recht zu veranschausichen. Wir erhalten die Nachridas ein uns theures Wesen, ein Vater oder ein geliebter Frei plötlich gestorben ist. Die Nachricht wirkt wie ein gewaltiger Sch in das undewußte Leben in seiner Gesammtheit, jede Fiber 1 Faser, die einst durch Sympathie erregt ward, wird leidend mit schüttert. Aber der Schmerz ist, wie wir sagen, ein dumpfer of stumpfer. Nun aber beginnt Tag um Tag sein Haupt zu erheb jede Stunde, jede Minute erinnert uns an das was dieser Vat dieser Freund uns war, aus der Tiese des Unbewußten steigt d Verlust hervor und wird jedesmal zu einem bewußten nagend Schmerz. Ja selbst die Sonne, die emporsteigt, versucht vergebli das Dunkel unserer Seele zu erleuchten; wir sagen mit Gölt, "Der einzige Gewinn meines Lebens ist, ihren Verlust zu beweinen

Bei jeder Gewöhnung, bei jeder Leidenschaft, bei jeder dur eine normale Wiederkehr zu einiger Bedeutung gelangten Dispositiunsferes Wesens wirkt diese Krast. Hier gilt das französische Spri wort: Il n'y a que le premier pas qui coûte; denn jeder er Schritt wirkt mit der Krast des Undewußten auf den zweiten und in dieser Summirung und Häufung vermögen die einzelr Schritte ein bedeutendes Uedergewicht in unserem Willen zu erlegen. Da mag schon mancher, der sich eine üble Gewohnheit abth wollte, verspürt haben, was Mephistopheles meinte:

'S ift ein Bejet ber Beifter und Gefpenfter, Bo fie herein find muffen fie hinaus.

Daß dies die wahren Mächte sind, die unser Leben beherrsch bas hat Göthe an einer anderen Stelle besonders anschaulich a gesprochen: "Ich habe in der Welt viel versucht und immer funden: in der Gewohnheit ruht das einzige Behagen des Menschen; selbst das Unangenehme, woran wir uns gewöhnten, vermissen wir ungern. Ich quälte mich einmal eine Zeit lang mit einer Wunde, die nicht heilen wollte und als ich endlich genas, war es mir höchst unangenehm, als der Chirurg ausblieb, sie nicht mehr verband und das Frühstück nicht mehr mit mir einnahm". Und den sittlichen Bersall Roms kennzeichnet Tacitus in seiner kernigen Weise in solzgenden Worten: Subit quippe etiam ipsius inertiae dulcedo et invisa primo desidia postremo amatur. Der Sclave gewöhnt sich an die Ruthe, er vermißt sie, wenn er freigelassen wird.

Gar mancher dichterische Reichthum, gar manches Zaubergärtlein ber Romantik verdankt dem Bewußtwerden durch Verlust oder Gesahr des Verlustes seinen Ursprung.

Als sie noch schwankend schien, ba rührte mich innig bes himmels Lichtere Blaue, vielleicht balb nun die letzte für mich!

so schildert Rlopstock einen Augenblick, wo er auf der Eisbahn dem Ertrinken nahe war. Die Helden der Borzeit, die gute alte Zeit, die Herrlichkeit des Mittelalters, die Erinnerungen der Kinderjahre, der fromme Glaube, der einst die Menschen beseligte, die Einsalt und Kindlichkeit des Landlebens — sie treten in das Bewußtsein und nehmen dichterische Gestalt an, wenn in dem Boranschreiten der Entwicklung diese früheren Stufen überwunden sind und uns als verlorene Güter erscheinen. Ja ich getraue mir zu behaupten, daß der höchste Lebensreiz in dem Gesühl der Bergänglichkeit liegt, welches uns das Glück der Gegenwart allein zum Bewußtsein führt und bin darin in vollem Einklang mit Rückert, wenn er sagt:

Die Seele vom Genuß, o Freund, ist bessen Rurze, Die Furcht bes Tobes ist bes Lebens starke Würze.

Die Sage vom golbenen Zeitalter — sie ist das natürliche Ersgebniß einer Epoche, in welcher die socialen Verhältnisse festere Form annahmen und damit das Bewußtsein einer früheren natürlichen Unabhängigkeit, eines Gemeinbesitzes, einer größeren Gleichheit der

Menschen hervortrat. Die homerischen Lieder von den gewaltigen Heroen der Borzeit, sie erwachen erft, da milbere Sitten jene alten Bustande in einem romantischen Bauberlichte erscheinen laffen. Lieber vom König Artus, der Hauptinhalt der mittelalterlichen Boefie, sie enthalten die wehmüthige Klage um die verlorene celtische Ra= tionalität, die vor der Kraft und Energie der germanischen Einwanberer immer mehr zurudweichen mußte. Dagegen fingen die Ritter des Mittelalters nur ausnahmsweise Turniere und Kämpfe, Kreuzfahrten und kühne Abenteuer, das war der Inhalt ihres Lebens, er spiegelte sich darum nicht in dem Reflex des Bewußtseins, wohl aber singen sie den Winter und sein Leid, den Sommer und seine Freude und variiren in ziemlicher Eintönigkeit das Thema der Minne. Der Glang des Ritterthums, seine Berrlichkeit und feine Großthaten durchdringen erst das poetische Bewuftsein der modernen Welt, welche eine neue Ordnung der Dinge anerkannte und von Ariosto's Meisterwerk bis auf Walter Scott herab spiegelt sich die vergangene Beit in wunderbaren Farben in dem gegenfählichen Lichte ber jenen Ruftanden entfremdeten Menschheit. Daß das deutsche Nationalbewußtsein unter dem Drucke der Fremdherrschaft erstartte, sich sammelte und schließlich siegreich hervorbrach, habe ich schon erwähnt und es hat nach dieser Auffassung die oft erwähnte Thatsache nichts Wunderbares, daß die deutsche Einheit zuerst durch das Wort und Lied seiner Denter und Dichter vorbereitet wurde, bevor ihr die gewaltige Sehnsucht bes beutschen Bolkes auch in ber politischen Gestaltung des Reichs den thatsächlichen Ausdruck in der Wirklichkeit verlieh.

Die hohe Freude der Wiedergeburt unseres Bolkes, wir haben sie mit Bewußtsein erlebt. Und ich möchte hier als ein analoges Gegenbild des individuellen Lebens anführen, wie nach langer Krankheit der Genesende in dem allmählichen Wiederkehren der geschwächten Kräfte, in der wieder sich erneuernden früheren Thätigsteit und Antheilnahme an den äußeren Dingen auch ein zweites Werden, eine zweite Geburt erlebt, indem alle die einzelnen Fähigs

teiten, die früher in dem unbewußten Leben zusammenwirkten, von ihm mit Bewußtsein wieder angeeignet werden.

Wir hatten bemnach das große Naturgeset nach seinen Haupt= erscheinungen etwa folgendermaaßen zu formuliren: In dem thieri= schen Leben erwächst jebe neue Differenzirung, insofern sie eine Bervolltommnung und Beiterbildung ift, aus dem Gesammtbewußtsein der vorausgehenden Stufe der Bildung. Das Neu-Erworbene wird allmählich durch Gewöhnung zu einer functionellen Thätigkeit, es tritt in das unbewußte Leben ein, harmonirt alsdann mit allen übrigen Organen und Functionen, sowie mit der umgebenden Außen= welt. Jede Störung dieser Harmonie vermag die unbewußte Thätig= teit wieder bewußt werden zu lassen. Die Grade des Bewußtseins sind natürlich außerorbentlich verschieden. Wir muffen annehmen, daß die ersten und einfachsten Thierformen eben nur ein leise auf= bämmerndes Empfindungsleben haben, daß diese Empfindung wohl auch das plastische Leben umfaßt, daß das Gemeingefühl der zusam= mengelagerten Rellen außerordentlich schwach ist, daß vielmehr ein möglichst diffuses Empfinden anzunehmen ist. Auf der Bahn der voranschreitenden Entwicklung treten nun allmählich höher entwickelte und differenzirte Organe hervor, in benen ein feineres Empfinden und zugleich ein vollkommneres Bewegen im Dienste des Central= willens sich ausbildet. Stets reichere Berührung mit der Außenwelt und stets gesteigerte Centralisation des Empfinden und Wollens sind la offenbar die Zielpunkte jeder Entwicklung. Wie wir nun als die haratteristische Eigenschaft des Empfindens die Solidarität des Ganzen und der Theile angenommen haben, so ist einleuchtend, daß die je= weilige Vervollkommnung eines Einzelorgans nur durch die auf dies bestimmte Ziel gerichtete Thätigkeit des Gesammtorganismus ermög= licht werben kann. Wir muffen uns also die voranschreitende Ent= widlung als ein stufenweises bewußtes Erziehen benken, wobei wie hin der Erzieung des Menschengeschlechts, einzelne Eigenthümlich= leiten in bestimmten Zeiten hervortreten, während die übrigen mehr im hintergrunde bleiben, theilweise modificirt werden, zur Erreichung

bes augenblicklich Gewollten ihre Kraft einsehen und sich accommositien. Ist nun dieses Ziel erreicht, ist das Organ bis zu der gewollten oder erreichbaren Grenze vervollkommnet, so tritt es, wigesagt, in das unbewußte Leben ein, da die Ausmerksamkeit des Centralwesens nun auf eine andere Vervollkommnung sich richten wobei nun seinerseits das eben vervollkommnete Organ mit in da allgemeinen Dienst eintritt.

Ist diese Aufsassung richtig, so geht daraus zweierlei herr vamlich:

- 1) Daß gewisse Functionen und Empfindungen als frühere Stusen mehr in der Tiefe des unbewußten Lebens gebettet sind, als andere. Die wichtigen Organe der Ernährung und Afsimilation Magen, Lunge und die Organe des Blutumlaußs sie sumgiren so, daß von einem Bewußtwerden und Einfluß des Willens durchaus nicht die Rede ist. Denn auf diesen ehemals bewußten Thätigkeiten haben sich im Verlause von enormen Entwicklungszeiten neue und immer neue Befähigungen aufgelagert, welche ebenfalls in das unbewußte Leben eingetreten sind. Aufgabe der Wissenschaft ist es nun mit Hilse der zahllosen, vielgestaltigen Thiersormen zu constatiren, in welcher Reihensolge die Einzelorgane und Befähigungen des Organismus sich herausgebildet haben, so daß unser Wissen in der Entwicklung nicht nur die Verschiedenheiten der äußeren Formen, sondern gleichzeitig des dadurch bedingten geistigen oder Empfindungstebens allmählich sich anzueignen lerne.
- 2) Sbenso klar ift, daß das unbewußte Leben in seiner von Stufe zu Stufe vervollkommneten Thätigkeit eine Gesammtwirkung haben muß, welche sowohl das Centralbewußtsein zu stets höherer Marheit steigert, als auch die Befähigung der schützenden, erhaltenden, vervollkommnenden Willensäußerungen immer mehr erhöht.

Beispiele: Der Sprachvorrath, der in unserem unbewußten Leben ruht, er wirkt in einer Weise erhellend und erleuchtend, daß sobald ein bestimmtes Wort vor unser Bewußtsein tritt, dieses Wort alsbald von einer Zahl von Worten und Vorstellungen beleuchtet wird — sie hat die Vorwelt, das Volt, die nächste Vergangenheit, die Eltern, wir selbst zur Geläusigkeit heranentwickelt — die zwar nur an der Schwelle des Bewußtseins stehen, die aber trozdem ein bedeutendes Licht ausstrahlen und unser Bewußtsein befähigen, dahin oder dortshin sich zu wenden, um noch stärkeres Licht aus der Tiese hervorzuholen.

Der wohlgezüchtete Formsinn bes Architekten, das wohlgeübte Auge des Malers, das seingebildete Ohr des Musikers — sie erfassen in einem Moment, welcher Fehler an diesem Hause, diesem Gemälde, diesem Tonstücke ist. Der Laie kann sich lange abmühen, bis er es sindet.

Der Schlachtenlenker hat das Bewußtsein der numerischen Stärke seines Heeres, der physischen und moralischen Leistungsfähigkeit seiner Soldaten, der taktischen Befähigung der einzelnen Truppentheile, der Birkung der einzelnen Waffengattungen u. s. w. Er wird also in entscheidenden Augenblicken einen bestimmten Angriff, eine zweckmäßige Bewegung anordnen, die aus dem Ueberblick über die Lage und der Fühlung mit all den einzelnen Factoren hervorgeht.

Dies lettere Beispiel mag auch ein Bild ber selbständigen Bewegungsfähigkeit der einzelnen Theile, des Partialbewußtseins geben. Einer Truppenabtheilung ist eine besondere Aufgabe, die von der Centralseitung nicht vorgesehen wurde, im Drange der Berhältnisse zugefallen. Sie wird diese nun mit aller ihr inne-wohnenden — durch langiährige Uebung herangebildeten — Leistungssähigkeit aussühren. Damit sind zu vergleichen alle die unwillkürslichen Bewegungen welche wir zweckmäßig aussühren, ohne daß unser Centralbewußtsein dadurch in Anspruch genommen wird, wie wenn wir deim Falle die Arme vorstrecken, mit den Augenlidern blinzeln u. s. w. Ich erwähne nur die auffallendsten Dinge, denn es gibt derartiger unwillkürslicher Bewegungen eine Unzahl, von denen wir gar nichts wissen, weil sie in der Tiese des unbewußten Lebens vorgehen.

Das Partialbewußtsein regulirt als unbewußtes Leben nicht nur die Thätigkeit und Functionen der einzelnen Organe, es reslektirt

auch auf unser Centralbewußtsein in verschiedener Beise, wofür id wieder besondere Fälle anführe.

- 1) Hat der Theil einen bestimmten Bewegungstrieb, der ihmans früheren Stufen angezüchtet ist und widerspricht dieser Trisienem von dem Centralbewußtsein gewollten Zwecke, so gelangt er selbst zum Centralbewußtsein und wird durch den Willen umgezücht et. Das wissen die Klavierspieler, welche aus der sympathischen Be-wegung der linken Hand eine vollständige Unabhängigkeit derselben von den Bewegungen der rechten Hand heranbilden wollen. Das beweisen auch die religiösen Kämpse, welche mit Strömen Blutes zuerst das alte Heidenthum dem Christenglauben unterwarsen und dann die neue resormatorische Idee gegen die starren Traditionen des Autoritätsglaubens beschüßen mußten. Wie viel schöne Sitten, Gebräuche, Gesehe u. s. w. sind zu Unsinn und Plage geworden, weil sie als partiales, undewußtes Leben in eine neue Entwicklungs-stufe hineingetragen wurden, mit der sie in direktem Widerspruch standen. Da gilt das Wort Goethe's: Weh dir, daß du ein Enkel bist!
- 2) Nicht bloß zu gehorsamer Ausführung der gewollten Amecke bes Centralbewußtseins — also nicht bloß zu vollkommenfter Be= wegungsfähigfeit — find die Theile da. Unfere Sinnesorgane nehmen auch in jeder Secunde eine Fülle von Wahrnehmungen auf, die fie bem Centralorgan zuleiten. Es muß ftets eine gewiffe Stärke ber Motive vorhanden sein, damit letteres seine ganze Ausmerksamkeit d. h. das volle Bewußtsein auf diese Wahrnehmung richte. Wir tonnen unbewuft uns aus einer unbequemen Stellung ober Lage entfernen, unbewußt effen oder trinten, unbewußt reben und Befehle geben, wenn wir gerade mit einem bedeutenden Broblem beschäftigt find. Rühlen wir aber plöglich einen ftechenden Schmerz, feben wir ein Keuer u. f. w. fo treten diefe Bartialempfindungen augenblicklich in die volle Helle des Centralbewußtseins. So ists denn auch in ben größeren Organismen, den Bölfern und Staaten. So lange friedliche Rustände find, vermögen die Theile in ruhiger, angewöhnter Bewegung gleichsam ein unbewußtes, unabhängiges Leben zu führen.

Tritt aber ein Nothstand, ein äußerer Feind auf, so suchen sosort alle Theile ihren Halt in dem Mittelpunkte des Ganzen, welcher in energischer Sammlung alle Kräfte dieser Theile zu einheitlicher Wirkung und Entladung nach außen verwendet. Da tritt also ein Totals bewußtsein hervor, indem das Centralbewußtsein sich aller ihm zu Gebote stehenden Theile erinnert und jeder einzelne Theil seine Kraft in dem Zusammenhange mit dem Ganzen sindet.

3) Das Partialbewußtsein kann auch so mächtig werden, daß es die Harmonie des Ganzen stört, daß das Centralbewußtsein beseinträchtigt oder verdunkelt wird, daß ein falscher Mittelpunkt sich geltend macht. In dem individuellen Leben gehören hierher die sittslichen Verirrungen, Leidenschaften u. s. w. Ferner die verschiedenen Formen des Wahnsinns, sixe Ideen, Monomanie u. s. w. Im staatslichen Leben hätten wir hieher zu zählen das Ueberwuchern der Parteien — Carthago, die Gallier, die modernen Franzosen —, das parasitische Anwachsen einzelner Körperschaften — Hierarchie, polsnische Aristokratie — und Armeen wie jene Wallensteinische von der Schiller sagt:

Fremdlinge ftehn fie ba auf biesem Boben, Der Dienst allein ift ihnen haus und heimat, Sie treibt ber Gifer nicht fürs Baterland . . . . Doch alle führt an gleich gewalt'gem Bügel Ein Einziger burch gleiche Liebe und Furcht Bu einem Bolte sie zusammenbindend.

Durch solche Heere verlor das alte Rom seine Freiheit. So lang es in Italien Kriege führte, war es leicht, die Feldherrn zu beaufssichtigen und die Heere blieben in lebendigem Zusammenhang mit dem Vaterlande. Die Kriege in fernen Erdtheilen ließen das heimatsliche Gefühl ersterben, gewöhnten die Soldaten an die Person des Feldherrn, der ihnen Alles ward und so wurden die Heere Werkzeuge der Ehrgeizigen zur Unterdrückung des Vaterlandes.

Eine wichtige Aufklärung fällt aus diefer Theorie des Unbewußten auch auf das Princip der Kreuzung, wie ich daffelbe S. 37 kurz skizzirt habe. Verschiedene Individuen, Organismen, Gemeinschaften eignen sich in ihrer individuellen Entwicklung besondere Formen des unbewußten Lebens an. Je mehr auf diese Formen sich aufbaut, je mehr daraus sich weiter entwickelt, um so sester werden dieselben, um so mehr gehören sie zu dem innersten Wesen der Individuen und Gemeinschaften. Das Entgegentreten einer grundverschiedenen Entwicklung, eines nach einer anderen Seite ausgebildeten undewußten Lebens erweckt Reslexion und bringt durch den Gegensat das Unbewußte wieder in den Kreis des Bewußtseins. Dafür wieder verschiedene Beispiele.

Die Fruchtbarkeit der Sprachstudien für den jugendlichen Geist liegt hauptfächlich in Folgendem. Wir sind gewohnt, in einem bestimmten Worte, das wir von Kind auf in der Muttersprache erlernt haben, einen gewissen Complex von Vorstellungen, Anschauungen u. s. w. zusammen zu binden. Die Gewöhnung läßt dies Wort nun so mit unserem undewußten Leben verwachsen, daß wir glauben, eskönne gar nicht anders gedacht werden. Nun tritt uns in der fremden Sprache ein zwar ähnliches, aber durchaus nicht congruentes Wort entgegen; die beiden messen sich aneinander, die Folge ist ein bewußtes Auslösen und Wiederzusammenbinden der in dem Worte zusammengesasten Merkmale. Mit anderen Worten, die undewußten Denksormen treten aus ihrem Dunkel hervor in die Helle des Bewußtseins.

Unbewußte Lebensformen, welche durch Gewöhnung zu Eigensheiten, Sonderbarkeiten, verschrobenen Ansichten werden können, treten meist in höherem Alter und bei solchen Menschen auf, die die Einsamkeit lieben. Der Gegensat im Berkehr mit anderen Menschen läßt die Einseitigkeit nicht aufkommen, weil dieselbe zum Bewußtsein gebracht wird.

Hieher gehört denn auch die Auffrischung der Geschlechter und Stände durch Heiraten in andere Familien und Berufsarten, wodurch eine gewisse Tiefe des unbewußten Lebens aufgeregt und sowohl dem Bewußtsein wieder erschlossen als auch zu neuen und mannigfaltigeren Bildungsformen befähigt wird.

Um wichtigsten ist aber das Zusammentreffen großer, abge= sonderter Cultursphären. Das unbewußte Leben in gesellschaftlichen, staatlichen, religiösen, künstlerischen Formen hat seine Vorzüge, aber gewiß auch seine Einseitigkeiten und großen Mängel. Soll es nicht in diesen Formen erstarren und versteinern, so muß es durch ein Ferment in neue Gährung versett werden, zu neuen Combinationen schöpferisch sich umgestalten. Dies wird aber nur möglich, wenn bem abgeschlossenen Culturfreis ein anderer wesentlich verschiedener ent= gegentritt. Da erzittert in der Tiefe das unbewußte, d. h. instinctive, angewöhnte Leben und Denken und indem das Bollkommnere bei anderen Bölkern auffällig sich barstellt, wird das Eigene, welches bisher als natürlich und felbstverständlich galt, einer bewußten Brüfung unterworfen. Der Aufenthalt Boltaire's in England mar ein folches Ferment und Montesquieu fand teine schönere und paffendere Form, Die Verkehrtheiten und Unfitten seiner eingebildeten Barifer zu guch= tigen, als durch Briefe, die er einen jungen Berfer aus der haupt= ftadt schreiben läßt, wobei benn dieser, ben die Franzosen doch für einen Halbbarbaren halten mußten, aus einem Erstaunen in bas andere fällt, über die Tollheiten der hochgebildeten Barifer.

Daß die Verrichtungen des unbewußten Lebens mit einer viel größeren Sicherheit und Festigkeit ausgeführt werden, als wenn das Bewußtsein sie leitet, habe ich schon bemerkt und ist nur natürzlich. Denn Erwägungen und Bedenklichkeiten sallen weg und trüben nicht die reine Mechanik der Function. Somnambülen gehen mit geschlossenen Augen gesährliche Stege, von denen sie herabsielen, wenn sie erwachten.

Daß das Unbewußte aber auch die mächtigste, unser Gefühl und Handeln bestimmende Krast ist, daß es namentlich das jünger Erworbene, wenn gleich in unserem Bewußtsein sich Spiegelnde besbeutend überwiegt: das geht sowohl aus dieser Darstellung wie auch aus dem im vorigen Kapitel erörterten Gegensat zwischen Physis und Thesis und aus zahlreichen Erfahrungen des täglichen Lebens hervor. Auch diesen Sat mögen Beispiele begründen.

Sogar im Denken wirkt das Unbewußte. Es ist eine anerstannte Thatsache, daß Bilber und Gedanken der frühesten Kindheit am sestesen für alle Zeit in unserer Seele haften. Dies erklärt sich nicht nur aus der frischen lebendigen Urkraft der Kindesseele, sons dern auch dadurch daß diese Gedanken ins Reich des Unbewußten tretend den Untergrund bilden, auf welchem die übrigen sich aufsbauen und daß jene demnach bei jeder neuen, bewußten Gedankensbildung, wieder in Schwingung versetzt werden.

Ebenso wird das von den Eltern Vererbte in dunklen Tiesen unseres Denkens bestimmend wirken. Gewisse Ideen aber haben wir, wie das bei den apriorischen Ideen S. 176 dargestellt wurde aus unendslich weiten Fernen der Entwicklungsreihe animalischer Formen hersuleiten. Diese Ideen traten zuerst als dumpse Ahnung in dem Lebensinhalt der primitiven Zellen — Causalität, Zeit u. s. w. — auf, um dann durch eine unendliche Stusenleiter immer klarerer Empfindung endlich in den hellen Kreis unseres bewußten Denkens zu treten. All das auf früheren Stusen Erworbene wirkt jedoch als Unbewußtes maßgebend, determinirend, besestigend fort.

Der seierliche Chorgesang und Glockenklang, der des Oftersestes erste Feierstunde begrüßt, erinnert Faust an die goldenen Tage seiner Jugend, wo der Himmelsliebe Kuß auf ihn herabstieg in ernster Sabbatstille, wo ein unbegreislich holdes Sehnen ihn tried durch Wald und Wiesen hinzugehn — alle diese in wunderbarer Bartheit und Reinheit vom Schleier der Dichtung umwobenen Bilder, was sind sie anders, als undewußtes Leben, welches durch die christlichen Jahrhunderte und heidnischen Jahrtausende hindurch als religiöse, fromme, naturgeossendarte, mystische Empfindung von längst entschlafenen Geschlechtern bewußt durchlebt wurde und das nun in der Seele des Spätgeborenen in zartesten Melodieen wieder zu erklingen beginnt.

Die Befriedigungslosigkeit, welche das Herz des modernsten Typus, Faust, zernagt, entstammt dem Gefühl, daß alle Naturkräfte auch heute noch direkt und unmittelbar in unserem Wesen wirken und walten, daß wir aber die unmittelbare Fühlung verloren haben, weil wir nur auf methodischem Wege, nur in dem Reflex des Bewußtseins die Geheimnisse der Natur zu ergründen vermögen. Jenes direkte, nicht erst durch das Denken vermittelte Naturempsinden ist die Bedeutung seiner magischen Studien. Es ist demnach die Resonanz des Unbewußten, welches in serner Vergangenheit, als ausschließlicher Lebensinhalt, die unvollkommneren Lebensformen, unsere Uhnen, in innigerem Zusammenhang mit den Naturwesen hielt und die uns heute noch mit heißer Sehnsucht erfüllt, rückwärts gekehrt alle die Sprossen der unendlichen Leiter wieder zu durchmessen,

an ber bie himmlischen Gewalten wirfend auf und nieder wandeln, Die Kreise in den Kreisen, die sich eng Und enger ziehn um die centralische Sonne!

Das Unbewußte ist das, mas ehemals bewußt mar. Ich bin überzeugt, daß dieser Sat, den ich in diesem Abschnitte nur stizzenhaft umriffen habe, von gang enormer Bedeutung und Frucht= barteit auf allen Gebieten des Geisteswissens sein wird. Ich überlasse es besseren Kräften, als die meinige ist, benselben zu verwerthen; nur ein recht specielles Beispiel aus dem eigenthümlichst Menschlichen, was wir kennen, will ich noch anführen. Auch in der Sprache waltet schöpferisch Bewußtes und Unbewußtes. Sprachaefühl ist das Bewuftfein bes bestimmten Werthes und ber Bedeutung einer bestimmten Form: 3. B. bei fruchtbar haben wir das Bewußtsein des eigentlichen Werthes der zweiten Silbe verloren, während in frucht= bringend, frugifer wir der einzelnen Theile vollkommen bewußt Doch walten auch bei folchen aus dem Sprachbewußtsein ent= rückten Theilen noch uralte Gesetze, die wir als das unbewußte Leben der Sprache bezeichnen durfen. Ja es kommt vor, daß jenes uralte Bewußtsein noch einmal aufleuchtet, wie folgendes Beisviel beweisen mag. Die heutige Sprachforschung hat erwiesen, daß Prä= positionen wie intra, infra, extra u. s. w. uralte Comparative sind, was die lateinische Sprache vergaß, indem sie auf die Comparativform noch eine zweite aufpfropfte wie interior, exterior u. s. w.

(ähnlich wie der Franzose mon cher monsieur sagt). Nun findet sich bei Ovid in der Erzählung von Phaethon eine Stelle — infra quam solet esse fuit — er befand sich tiefer, als er zu sein pflegte. Dies ist ein Wiederaufleuchten alten Sprachgefühls.

Nun noch eine Bemerkung. Ich bin darauf gefaßt, daß die Kritik mir den Vorwurf machen wird, daß ich, in den Fehler, den ich Eingangs dieses Abschnittes gerügt, selbst verfallen, daß ich, in der Besangenheit eines glücklichen Fundes, dem Gegenstand eine viel zu große Bedeutung beimesse, daß in meiner Darstellung manches Wahre sei, daß ich aber die Tragweite desselben bedeutend übersschäße. Darauf antworte ich:

Wenn in der Auffassung der Dinge unser Wissenstrieb nur bann eine Befriedigung findet, wenn er im Stande ift, alle Formen auf einen einheitlichen Grundstoff zurückzuführen, der sich in zwei Grundeigenschaften — äußerlich als Bewegung, innerlich als Empfindung manifestirt, so ergibt sich mit zwingender Nothwendigkeit, daß jeder complicirteren Bewegung, bei welcher das Empfindungs= leben einmal thätig mitwirkte, ein bestimmter Grad von Bewußtheit entsprechen muß. Vervollkommnung d. h. noch höhere Complicirt= heit bei gesteigerter Lebenseinheit hält gleichen Schritt mit erhöhtem Bewußtsein. Letteres ist dann gleichzeitig ber Hauptfactor ber nächst= eintretenden Vervollkommnung. So wenig aber die früheren Formen der Bewegung verloren geben, sondern nur theilmeife in den boberen Stufen sich verändern, andere Richtung annehmen, theilweise aber auch ihre ersten elementaren Eigenschaften bewahren; ebenso muß es mit der Empfindung, dem Bewußtsein sich verhalten. Bewußtsein der früheren Stufen liegt als dunkele Vorstellung in der Tiefe des Gemeingefühls gelagert; es ist überhaupt nur darum dunkel, weil viel helleres Licht im Laufe der Entwicklung in bas Centralorgan unseres Bewußtseins eingetreten ift. Bon dem unbewußten Leben kann sich übrigens nur soviel erhalten, als sich in Gin= flang und Harmonie mit ben höheren Stufen ber Entwicklung zu feten vermag; was in Gegensatz zu diesen tritt, wird nothwendig erlöschen.

## XII.

## Worte und Thatsachen.

Müffet im Naturbetrachten Immer Eins wie Alles achten, Nichts ift brinnen, nichts ist braußen, Tenn was innen, bas ist außen. Goethe.



Unter Organ versteht man den Theil eines lebendigen Wesens, welcher eine bestimmte Function der Erhaltung, Ernährung, Fortspsang u. s. w. auszuführen hat.

Es ist eine bekannte Thatsache, daß viele Orchideen ihre Befruchtung nicht selbst aussühren können, da der klebrige Blütenstaub nicht an den Griffel zu gelangen vermag. Diese Pflanzen sind des halb von gewissen Insecten abhängig, die indem sie den Honig aufsuchen, die Befruchtung aussühren. Das Insect wäre demnach in diesem Kalle ein Organ der Pflanze, obgleich kein Theil derselben.

Daß bei den Cirripedien die Geschlechtstheilung so durchgeführt ist, daß ein verkümmertes, höchst unvollkommen ausgebildetes Männschen sich auf dem Kücken des Weibchens befindet, ist ebenfalls beskannt. Dieses Wesen ist gleichsam nur ein geschlechtliches Organ, es ist aber von dem größeren Thiere gesondert, bildet keinen Theil desselben.

Werkzeuge, Kleidung u. f. w. find in gewissem Sinne Organe des Menschen, denn sie bewirken was bei den Thieren Klauen, Wolle u. s. w., welche nach obiger Definition auch Organe genannt werden müssen.

Umgekehrt nimmt der Embryo numittelbaren Antheil an dem ganzen Leben des Mutterthiers, er ist ein integrirender Theil des letzteren und doch bezeichnen wir ihn nicht als Organ.

Noch nach der Geburt ist das Junge ein wesentlicher Theil des Lebens der Mutter; ja diese kann siechen und sterben, wenn ihr Junges ihr genommen wird; obgleich also dies letztere individuell gesondert ist, dient es doch zur Erhaltung des Lebens, es wird aber Niemanden einfallen, es deshalb ein Organ zu nennen.

Ebenso könnte man zweifelhaft sein, ob die Milchbrüsen ein Organ der Mutter oder des Jungen sind; denn obgleich ein Theil der ersteren dienen sie doch ausschließlich der Ernährung des letzteren.

Die Pflanzen allein sind im Stande, die unorganischen Stoffe des Bodens in organische Stoffe zu verwandeln, sie müssen diese Umwandlung vollziehen, damit das Thierleben daraus seine Substanz ziehen kann. In diesem Sinne wären die Pflanzen Organe der Thiere.

Diese Beispiele mögen genügen, um etwas sestzustellen, was wohl heute von Niemanden mehr bezweiselt wird, nämlich daß die Worte niemals sich mit den Thatsachen decken, sondern daß sie nur dazu dienen innerhalb des ewigen Wechsels und der unbegrenzten Mannigsaltigkeit der Naturerscheinungen das Gleiche zusammenzubinden, um es festzustellen, uns zu orientiren und wie Schiller eben so schön als treffend sagt

ben ruhenden Bol in der Ericheinungen Flucht

zu finden. So wenig als der Haufe des Eubulides — er fragte, wie viel Körnchen sind ein Hause, zwei, drei, vier u. s. w. und wenn der Antwortende bei einer bestimmten Zahl ja sagte, erwiderte er mit Recht: das Eine Körnchen kann nicht entscheidend sein — so wenig hat irgend ein Wort eine scharfe Begrenzung.

Man hat die Socialwissenschaft zu verspotten und in Frage zu stellen geglaubt, indem man sie dahin definirte, es sei eine Wissenschaft, von der man nicht wisse wo sie anfange, noch wo sie aushöre. Wenn man genau zusieht, ist's mit allen Wissenschaften, ja mit jedereinzelnen menschlichen Erkenntniß ebenso.

Im Anfange herrschte der Sinnenschein, der heute noch in-



Kinde waltet, wenn es den Mond heruntergeholt haben will. Als Ganzes, Busammengehöriges, Abgeschloffenes - als eine Monade, wie ich sie im nächsten Abschnitte befiniren werde, faßte der Mensch nur fich felbst. Wenn ich sage, er faßte sich, fo will ich eigentlich damit ausdrücken, er fühlte sich, wie ich ja schon bei der Urzelle bas Ichgefühl angenommen habe. Denn das Fassen trat erft ein, als durch den Gegensat und die Gleichheit vieler anderen Individuen ihm seine Individualität durch Reflexion bewußt wurde. Die Absonderung seiner Gliehmaßen, Sände, Rafe, Ropf ist schon als eine spate Abstraction zu benten; benn wie ich in bem Abschnitte über Die Sprache bargelegt, bezeichneten die ältesten Worte Thätigkeiten und wir begreifen fehr wohl, wie es es auch in der Natur der Sache liegt, daß die Berkzeuge, mit denen einzelne Thätigkeiten ausge= führt murben, früher als die natürlichen zum Gesammtmenschen gehörenden Organe individuell d. h. gesondert aufgefaßt werden mußten. Die bilderreiche Sprache der Naturmenschen beruht auf der Kraft des anthropomorphischen Individualisirens, eine Kraft, welche die Sprache auch heute nicht ganz verloren hat; sagen wir doch noch ber Brenner, der Stiefelknecht, der Fugwärmer 2c. und der Engländer recht hübsch the sleeper, die (im Boden schlafende) Eisenbahn= schwelle. So verstand der Römer gewiß unter calor den Wärmer, unter sopor den Einschläferer u. f. w. Wie ware denn sonft auch bie in der Sprache durchaus herrschende Geschlechtssonderung zu erflären?

Dieses in den ältesten Sprachen sich spiegelnde vielsach auf's Gerathewohl nach dem Sinnenschein gegliederte und gesonderte Unizversum hatte eine doppelte Wirkung. Die in Worten gesesssellen und gebundenen Erscheinungen wurden zu bestimmten Positionen, Festungen, von welchen aus die werdende und wachsende Vernunst es unterzahm, immer größere Gebiete der Erscheinungswelt zu erobern. Man lese, was ich darüber in meinem "Pädagogischen Stizzenbuch" S. 107 gesagt habe, indem ich an einzelnen Beispielen nachwies, wie selbst die irrthümliche Aussassiung wie ein negatives Bild oder

eine Matrize die Quelle werden kann, aus welcher das Richtige sich erft ergibt. Auch hier waltet eben das große Gesetz der Entwicklung. Andererseits aber wirft auch diese Gebundenheit als eine feste Trabition weiter, wohl gestalten sich die Begriffe um, erhalten größeren mit der Wirklichkeit übereinstimmenderen Inhalt, aber die Worte halten doch immer die Erscheinungscomplexe in bestimmte Grenzen eingeschlossen und ba ift es benn boppelt schwierig, bas gewöhnte Denken von seinem Irrthum zu befreien. So gehörte benn eine große Beistestraft, eine mächtige Abstractionsgabe bazu, diese Fesseln zu zersprengen und z. B. die Kräfte der Natur als unbeseelte, Kälte, Zeit, Raum u. f. w. nicht als wirkliche Dinge fich vorzustellen. "So sehen wir benn, wie Geiger fagt, ju allen Zeiten bas Denten mit den Worten ringen; oft auch viele Sahrhunderte, ja die ganze uns bekannte Zeit bis auf diesen Tag die Natur von Wesen suchen, die keine andere Wirklichkeit noch selbständiges Dasein haben, als in ben Anschauungen einer fernen Vergangenheit, wie sie in jenen wunderbaren Lauten leben."

In letterer Hinficht — obwohl eine Unvollkommenheit enthaltend — gewinnt die Sprache für uns ein ungemeines historisches Inter= esse, das ich durch ein Beispiel veranschaulichen will. Manche Sprachen — vorwegs die französische und englische — haben eine historische Schreibung, b. h. die Schrift hat nicht gleichen Schritt gehalten mit der lautlichen Entwicklung, sie deckt dieselbe nicht mehr, es sind Beichen da, die gar nicht mehr ausgesprochen werden, wie die Plural-Endung der dritten Person — ent, andere, die eine durchaus verschiedene Aussprache erhalten, wie beau, beauty u. A. Und boch ober gerade darum ist uns diese historische Schreibweise höchst interessant, da sie uns Runde gibt, wie in alter Zeit gesprochen wurde, welche Laute sich regelmäßig, welche sich ausnahmsweise verändert haben, wobei wir außer der klaren und unzweifelhaften Anlehnung an die Muttersprache auch noch charafteristische Kennzeichen gewinnen, die uns in Stand seben zu entscheiden, wann, in welchem Jahrhun= bert das eine oder andere Wort in die Sprache aufgenommen wurde.

Gerade so ist es mit dem menschlichen Reden. Es trägt ein ent= schieden historisches Gepräge, unser Denken ist an die kindliche Logik vergangener Jahrtausende noch vielfach gebunden und es gilt diese Bande zu erweitern, an die Stelle der tumultuarisch entstandenen Begriffe andere, wissenschaftlich begründete zu setzen und boch ist uns das Licht, welches die Sprache aus vergangenen Jahrtausenden in unsere Zeit wirft, als eine Auftlärung über das Denken der Mensch= heit in seiner Entwicklung vom allerhöchsten Interesse, da sich hier wie nirgend anders ber Werbegang ber menschlichen Vernunft biefes zuerst personificirten, dann als eine absolute Naturkraft von ben französischen Revolutionsmännern und deutschen Scholastikern vergötterten und erft in unseren Tagen als das was es ist, ein Entwickeltes, aufgefaßten Räthsels — absviegelt. Gine unendliche Kulle von Anregendem, Belehrendem, ja ich muß fagen Entzuckendem liegt, von diesem Gesichtspunkte betrachtet, in den Sprachstudien und ich zweifle nicht, daß in hundert Jahren man kaum begreifen wird, wie in unseren Tagen die Jugend unserer Bilbungsanstalten mit todtem Quart und leerem Formeltram gefüttert wurde, als schematischen Regeln, Ramen und Jahreszahlen, geiftloser griechischer und lateinischer Wortklauberei, mährend der lebendig quellende Born, die Alterthumswissenschaft der Menschheit, die Entwicklung der mensch= lichen Vernunft, wie sie sich so wunderbar in der Vergleichung der Sprachen entsiegelt, die Culturgeschichte, die in allen einzelnen Böl= tern das Wefentliche ihres Lebensinhalts, ihren Beitrag zu der großen Arbeit der Menschheit aufsucht, fo unbeachtet und übersehen bei Seite gelaffen wurde\*), jener Born, an welchem die dürftende Ru-

<sup>\*)</sup> Soll ich ein Beispiel anführen? Eine der wichtigsten Schriften des 18. Jahrhunderts ist Diderot's Lettres sur les aveugles. Sie bezeichnet den Wendepunkt in den philosophischen Ansichten dieses tiefsten und geistreichsteu der französischem Encyclopädisten, seine Bekehrung vom Deismus zur spinoziskischen Beltansicht. Sie enthält dennach die idee-mere der ganzen folgenden Geistese bewegung, welche freilich in Frankreich in den Materialismus und Sensualise mus verslachte. Ihr Grundgedanke ist eine Untersuchung über die Physiologie der Sinne und die durch deren größere Bollkommenheit bedingte Natur des

gend mit ebenso innigem Behagen und wahrer Gier trinken würde, wie sie es heute am Robinson thut. Wahrhaftig, unsere Nachkommen werden, wenn sie von uns reden, das Bild wiederholen von dem Pferd auf öder, dürrer Haide —

Alfo jene uralte Sonderung und Bindung der Erscheinungen burch Wortbegriffe genügt dem vorangeschrittenen Denken nicht mehr; die Wissenschaft bildet sich neue Begriffe, indem sie nach der tieferen Ertenntniß das viel größere Erfahrungsmaterial aufs neue ordnet und unterordnet. Statt ber vierfüßigen Thiere bedarf die Zoologie ben Begriff Säugethiere, benn fie muß ja auch die Bierhander und den Walfisch darin unterbringen, den fie aus der volksthümlichen Rubrit "Kisch" ausstreicht, sie muß die großen Gegensäte Mensch und Thier vereinigen, den Begriff Schwämme dagegen zerreißen und die Theile in die beiden ungeheuer auseinanderliegenden Reiche von Bflanzen= und Thierwelt einfügen. Was Krantheit war, wird Bflanze ober Thier, was Auflösung war, wird Verbindung (Keuer, Rost), was ein bestimmtes Wesen war, wird zum negativen Begriff (Rälte, Tob) ober zur blogen Relation (Zeit, Raum, Wärme), was nichts war, wird zur Substanz (Aether im leeren Raume). Und doch sind auch die wissenschaftlich gereinigten Begriffe weit entfernt, die Er= scheinungen zu decken oder dieselben scharf abzugrenzen, wie aus den diesem Abschnitte vorangestellten Beispielen erhellt. Gleichwohl find

Menschengeistes. Sie steht offenbar in Zusammenhang mit einer Thatsache, welche damals die Geister lebhaft bewegte, der Operation eines erwachsenen Blindgeborenen durch den englischen Chirurgen Cheselden (1728). Diese Operation gewährte einen merkwürdigen Einblick in das Werden und Wachsen des Menschengeistes durch einen plötzlich eröffneten Sinn; es war ein lehrreiches Stück dewußter mittheilungsfähiger Entwicklung, die auch von Herber vielsach verwerthet wurde. Wer erwähnt heute jenes Buch, diese Thatsache? Und doch sind sie welthistorisch trotz ihrer Unschendarkeit. Dafür erhalten wir weitläusige Abhandlungen über Fehler der Abschreiber, Genealogieen hochgräflicher Geschlechter, dick Bücher die sich mit dem Ausschen von Rebus wie Caspar Hauser, Kastatter Gesandtenmord und andere Ausgaben der historischen Ratschschweitern würdig beschäftigen! Und die Raturgeschichte des Menschengeistes, diese interessantesse und wissenswürdigste von allen Problemen, wie leer geht es aus!



es diese wissenschaftlichen Begriffe allein, welche uns von der Herrsschaft des Sinnenscheins befreien und verhängnisvolle Irrthümer endgiltig beseitigen, indem wir uns klar bewußt werden, aus welcher Urzeit sinnlicher Besangenheit dieselben stammen wie z. B. daß man dem ab= und zunehmenden Monde durch Analogie Wirstungen auf das Wachsen und Abnehmen der Thiere und Pflanzen zuschrieb, daß die Aftrologie mit ihrem ganzen System auf der Aussbeutung der Namen der Planeten beruhte, mit anderen Worten, daß die Menschen von jeher geneigt waren, das Wort für die Sache zu nehmen und alles sich aus jenem zu erklären. Hat sich doch über zwanzig Jahre das hochgebildete Deutschland an dem Hegel'schen Narrenseil herumführen und mit bloßen Worten füttern lassen!

Einer der unanzweifelbarsten Begriffe scheint uns durch das Bort Individuum ausgesprochen zu werden und zwar um des= willen, weil wir uns felbst als Individuen fühlen und empfinden. Und bennoch gibt es in der Natur nichts berartiges, weder ein wahres Individuum, noch eine besondere Art und Gattung. Die Biege unserer Vernunft freilich steht da, wo dem Menschen zuerst ber Gegensatz seines Ich zur Außenwelt aufging, wo er sich als ein beftimmtes Gins auffaßte und diefer Fundamentalfat unferes Dentens 3ch bin, ber feinen Beweiß zuläßt und auch feinen verlangt, wurde zur Norm und zum Maßstab, mit welchem wir alle Dinge außer uns auffaßten. Ift es nun also ein Grundirrthum, daß wir aus fo unzähligen organischen Bildungen und Bewegungen zusam= mengesette, von einer so unermeklichen Vergangenheit und von so ungeheuren Ginwirfungen ber Außenwelt bedingte Befen uns gewiffermaßen als Individuen d. h. als unbedingte Wefen zuerst fühlen, bann vorstellen und zulet benten, so muß der Entwickelungsproceh unserer Vernunft ber sein, daß wir uns allmählich von diesem Grundirrthum, der doch der einzige Ausgangspunkt, ja das einzige Mittel ift, mit welchem wir überhaupt zu erkennen vermögen, befreien. Und biefer Proces, er ift uns in dem Entwicklungsgange der menschlichen Bernunft, soweit wir benfelben aus Sprachforschung, Alterthümern

der Menschheit, Beobachtung der Wilden, der Kinder und der Thiere zu überschauen vermögen, deutlich genug wahrnehmbar.

Das Erkenntnißleben des Menschen geht aus von der reinsten anthropomorphischen Vorstellung der Natur, soweit sie in seinen Sinnenschein fällt. Wille gegen Wille, Empsindung gegen Empsindung, Person gegen Person — so denkt oder fühlt er Alles was ihm entgegentritt, er assimilirt sich Alles, er überträgt alle seine einssachen Verhältnisse auf die Dinge außerhalb. Die naive Vilderssprache der Kinder, die uns so ost überrascht und poetisch anmuthet, sie ist nichts weiter, als ein Ausdruck dieses Grundzugs und Andersens Märchen sind die ressettirte Wiedergabe dieser ursprünglichen Weltzanschauung.

Auf dem Wege der Vernunft nach der Emancipation von dem Sinnenscheine ober ber Abstreifung des subjectiven Jrrthums haben wir große Stapen zu verzeichnen. Zunächst die philosophische Welt= anschauung der Griechen, welche an die Stelle des Perfonlich=Will= fürlichen in den Erscheinungen große allgemeine Principien zu setzen Waren diese auch noch mangelhaft und unvollständig, versuchte. weil das Erfahrungsmaterial ihnen nur färglich zugemessen war, so liegt in den Ansichten der griechischen Philosophen doch schon die Uhnung der großen Kräfte, mit welchen auch die heutige Wiffenschaft zu rechnen angewiesen ist. Wenn bemnach Thales die Welt aus bem Wasser entstehen läßt, Anaximenes die Luft als Grundprincip ber Schöpfung und bes Lebens annimmt, Heraklit Alles in einem ewigen Werden und Formverändern sieht, Demokrit die Entstehung der mannigfaltigen Formen auf die Atome zurückführt, die eleatische Schule das Universum als das Eine und All auffaßte, Bythagoras die Zahlenverhältnisse den Harmonieen aller Wesen zu Grunde liegend fand — fo müffen wir bescheiben zugestehen, daß wir wohl im Einzelnen große Fortschritte der Erfahrung aufzuweisen haben, daß wir aber noch keine über jene Grundansichten hinausgehende höhere Theorie der griechischen entgegenzustellen haben.

Die zweite große Stape ift das Copernicanische Weltsustem.

Seine Wirtung war eine ungeheure aus zwei Ursachen. Erstens stellte baffelbe ein Werden nach einfachen Grundgesetzen unzweifelhaft fest und zwar für Erscheinungen, welche von einer Größe und hohen Wichtigkeit waren, daß ihnen gegenüber die Fragen nach dem organischen Leben, den Thieren und Menschen in den Hintergrund traten ober erst in zweiter Linie kamen. Die Schluffolgerung lag nabe: Gehorchen die Planeten, die ungeheueren, dem Anschein nach ewigen Weltförper einfachen Gesetzen, wie follte es mit den kleinen Menschen, die einen winzigen Punkt einnehmen, eine Spanne Zeit leben und dabei gang von einem dieser Planeten abhängen, anders fein? Ameitens war hier ein subjectiver Jrrthum, eine Sinnentäuschung, welche die Menschen, seitdem sie auf Erden eriftirten, befangen hielt, welche für alle als eine ausgemachte, unbezweifelbare Wahrheit galt, glänzend widerlegt und jeder Tag, an dem die Menschen das auffteigende Geftirn erblickten, mußte fie an den hunderttaufendjährigen Irthum erinnern, ihnen ben Gedanken nahelegen, dem Sinnenschein nicht zu vertrauen. So wurde der Zweifel, der in den Zeiten bes unfehlbaren Kirchenglaubens schüchtern sich versteckt hielt, zu einer gewaltigen Macht, die aller und jeder Tradition, firchlicher und staatlicher nicht nur, soudern sinnlicher und geistiger die Kritik entgegenzuseten magte. Das Covernicanische Spftem wirkte als eine große Thatsache, ein großes Beispiel, ein glanzender Erfolg der menschlichen Vernunft, welche sich mit ihrem Denken sogar über die Grenzen Dieses irdischen Schauplages in Die Tiefen des Universums au versenken vermochte.

Die britte Etape steht in innigem Zusammenhang mit der vorausgehenden, der Weg führte direct von der einen zur anderen. Ihr Grundgedanke ist der der monistischen Philosophie. Geboren wurde er zuerst in dem Haupte des großen einsamen Denkers Spinoza und lautet in dessen etwas scholastischer Ausdrucksweise: daß es nur eine Substanz gebe, der zwei Attribute eigen sind, nämlich Ausdehnung und Denken. Es sind die beiden Grundeigenschaften, welche die monistische Philosophie als Bewegung und Empfindung aufstellt. "Zwei Substanzen, so lautete Spinoza's Beweis, welche verschiedene Uttribute haben, haben nichts mit einander gemein. Zwei Dinge aber, die nichts mit einander gemein haben, können in keinem Causalitätsverhältnisse stehen". Nun sehen wir aber überall das Empsinden aus dem Ausgedehnten, dem Bewegten hervorgehen und auf dieses zurückwirken.

Diese spinozistische Weltansicht ist die Seele der ganzen nachfolgenden Philosophie. Wir sehen diese nur dann abirren und sich verwirren, wenn sie nach dem einen ober anderen Ertrem zu sehr Ebenso, wenn sie Anschauungen aus der früheren Zeit mit herübernimmt und Dinge vermitteln will, die fich gegenseitig ausschließen, z. B. der englische Deismus. Extreme Ansichten sind bagegen der reine Materialismus und der reine Spiritualismus. Ersterer machte sich besonders in den Schriften der frangosischen Enchklopädisten des 18. Jahrhunderts breit und erlebte eine unerwartete Wiederauferstehung in den Werken R. Vogts, L. Büchners u. A. Ihm ift bas Empfinden ein Nebenfächliches, Zufälliges, eine Function, wie eine andere auch. Confequenz dieser Ginseitigkeit ist, bag bas Schöne, das Sittlich Gute, das Wahre keinen ewigen Werth hätten. Das Geistige, welches aus der Bewegung erschlossen, seiner selbst bewußt wird und von höheren Harmonieen getragen, diese zu bewahren versteht und stets zu steigern, das Geistige, welches als eine mächtige Botenz auftritt und von Jahrhundert zu Jahrhundert seinen Siegeslauf fortset über die bewußtlose, rein mechanische Bewegung, bas Beiftige, welches feinen eigenen Gefeten folgend bie eine große Seite, die innerliche, der Naturwesen immer herrlicher offenbart: es ist kein Zufälliges, es ist ein Wesentliches. Ihm gehört die Herrschaft, ihm der endgiltige Sieg. Allen Zeiten und Bölkern war diefer Gegenfat bald mehr, bald weniger klar bewußt: Nostra omnis vis in animo et corpore sita est: animi imperio, corporis servitio magis utimur, so brudte es ber prattische Römer aus. Consequenzen. wie sie schwachfinnige oder unaufgeschlossene Geister zogen: "Wenn der Geift des Menschen kein selbständiges Wefen ift, dann find Tugend und Laster, Liebe und Freundschaft, Shre und Gewissen leere Worte, dann ist der thierischen Leidenschaft das Feld eröffnet, dann gilt nur das Geset des crassen Egoismus", tennzeichnen die Einseitigkeit des Materialismus, wie er sowohl seinen erschrockenen Gegnern, als auch seinen die alten Ketten zerbrechenden und die Freiheit misbrauchenden Anhängern sich darstellte. Ja, dieser rohen Einseitigkeit, wie sie in den Orgien der Sinnlichkeit und Grausamkeit der französischen Revolution, sowie in der Verhöhnung der edelsten Triebe in der Menschenbrust durch die modernen Materialisten uns entgegentritt, darf man getrost ein zwar leicht zu misbeutendes Wort entgegenschleudern: "Ihr glaubt nicht an ein höheres Wesen; ihr glaubt nicht an das Geistige in der Natur!"

Das entgegengesette Extrem ist ber reine Spiritualismus. Seine Schwäche liegt darin, daß er sich mit einem unlösbaren Broblem abqualt, daß er seinen Ausgangspunkt von einem Sage nimmt, der burch jede tagtägliche Erfahrung widerlegt wird und mit welchem noch außerdem wissenschaftlich nichts anzusangen ist: die selbständige, eigenartige, durchaus unabhängige Eristenz des Geistes. Diese Richtung, deren Hauptvertreter die schottischen Philosophen Reid, Dugald Steward u. A. gewesen find, gahlt ernfte und tiefe Geifter unter ihren Anhängern, steht aber, wie gesagt, unter dem Banne des unauflös= lichen Widerspruchs von Wort und Thatsache, wie sich leicht aus folgender Betrachtung ergeben wird. All unser Erkennen ist von Gegenfähen ausgegangen; bes Bewußtseins erfte Dämmerung erleuchtete den Gegensatz des Ich gegen die Außenwelt. Dieses Ich bewahrte auf der ganzen Stufenleiter stets vollkommnerer und klarerer Ertenntniß seinen exclusiven Charatter, faßte aber anfänglich alles Uebrige, ihm Entgegenstehende, als durchaus gleiche, ebenfalls icherfüllte Raturen auf. Nachdem nun in der großen Aufeinanderfolge soviele Wefen, die man früher für durchgeistigt gehalten, eins um das andere in der Auffassung des Menschen ihren Geist verloren hatten, so blieb ftets jener außerste Bol bes Gegensates zu ber übrigen Erscheinungswelt, stets übertrug sich von Geschlecht zu Geschlecht der

Contrast zwischen Geist des Menschen und Körperwelt, in welch lettere man auch seinen eigenen Körper einzureihen gelernt hatte. Und ich glaube der Gegenfat hätte auch fortgedauert, ware niemals über= wunden worden, wenn das Unmögliche möglich gewesen, daß der Mensch als Einzelwesen fortexistirt hätte. Aber er lernte mit der Beit sich ibentificiren mit feinen Mitmenschen, an beren geiftigem Inhalt er wohl auch lange nicht zweifelte, er fand die Brücke, welche ihn mit den Thieren und durch diese mit den übrigen Naturwesen verband, er erkannte seine Abhängigkeit von den allgemeinen Natur= fräften und so erhob er sich allmählich zu der kühnsten Abstraction, sein Denken und die Körper nicht mehr als durchaus verschiedene Wefen, sondern nur als Gegenfäte einer und berfelben Reihe, als relative Grabunterschiede, wie hoch und niedrig, hell und dunkel und all die primitiven Gegenfate feines früheften Ertennens aufzufaffen, seine eigene Individualität nur als das Zusammenwirken derselben Stoffe und Bewegungen, welche im Weltenraume als Aetheratome und Abstohung vorhanden sind, anzusehen. Die sich zu dieser Anschauung nicht aufschwingen können, denen der Geift noch immer als etwas Grundverschiedenes, Ureigenes gilt, die Spiritualisten, in ihnen wirft jener urältefte Gegensat, der unserem Denken und Reden zu Grunde liegt, noch immer fort, fie ftehen, wie gesagt, noch unter bem Banne des Worts, des in grauer Vorzeit gebundenen Erscheinungscompleres, der zuerst in seiner augenfälligsten Erscheinung als Hauch, Athem, das Leben des Mitmenschen, bezeichnet wurde und bann durch Reflexion oder Uebertragung den eigenen Geift symbolifirte.

Wer sich über die unserem Denken als eigenste und uranfängliche Form eingeborenen und eingewachsenen Begriffe zu erheben vermag, wer die Bande mit denen der Sinnenschein und anthropomorphische Anschauung ihn umwinden bis zur äußersten Grenze zu erweitern im Stande ist, für den wird der Gedanke der Entwicklung — über den Alles beherrschenden Schranken von Zeit und Raum schwebend — eine großartige Ruhe und Klarheit des Denkens hervorbringen, in welchem sich die letzten Gegensätze — Bewegung und Empfindung, Körper und Geist zu einer erhabenen Einheit verbinden, vor welcher der platte Materialismus und der einseitige Spiritualismus in Nichts versinken. Diese Abstraction ist freilich für unser heutiges noch an die nächsten Zwecke und geläusigen Worte gebunbenes Denken ungemein schwierig und ich will deshalb versuchen, dieselbe durch eine vorbereitende Betrachtung zu erleichtern.

"An sich ist nichts weder gut noch bose, das Denken macht es erft dazu" meint der tieffinnige Grübler Hamlet. Und in der That, wir feben diefelben Sandlungen je nach Zeit und Berhältniffen als Muster höchster Tugend preisen oder als schwarze Verbrechen verdammen. Die fromme Einfalt, welche ein Reifigbundel zu huffens Scheiterhaufen herbeischleppte und die fanatisirte Menge, welche mit den Blutströmen der Bartholomäusnacht der Ketzerei ein Ende machen wollte, fie glaubten ein autes, Gott wohlgefälliges Wert zu thun und heute gilt jener Huß als ein edler Martyr der heiligen Sache der Menschheit, jene Blutnacht als ein unauslöschlicher Schandfleck auf ber Geschichte des frangösischen Boltes. Wir mussen eben jede menschliche Handlung in ihrem Zusammenhang mit Vergangenheit und Folgezeit auffassen, d. h. auf der Stufe welche sie in der Entwicklungs= reihe einnimmt. Dann wird unfer Urtheil noch davon abhängen, auf welches Ziel wir die Handlung beziehen, welchem Großen und Sanzen wir dieselbe förderlich oder nachtheilig halten. Der Familien= vater kann seiner Familie zu Liebe das Gemeinwesen schädigen, eine im Interesse der Nation begangene That kann ein Verbrechen an der Menschheit sein. Ein Auge, das nun im Stande wäre, den großen Entwicklungsgang ber Menschheit zu überblicken, mußte an jebe einzelne Handlung den großen, menschheitlichen Maßstab anlegen, ch mußte in dem Volke das opferfreudig und begeistert um seine eigene Existenz tämpft nichts weiter sehen als eine Summe von Entwicklungsgebanken, die der Menschheit noch zu Gute kommen werden, es müßte in so vielen Taufenden, die als Berbrecher am Arenze oder in den Flammen für ihre Ueberzeugung starben, Blut= zeugen künftigen Sieges der Wahrheit erkennen — mit einem Worte,

es müßte jedes individuelle und generelle Leben abschätzen nach dem Maße der Förderung, welche dadurch der gesammten Menschheit erwachsen ist. So überschaute denn dieses Auge mit großem Blicke die Auseinandersolge der Dinge, alle Schranken, alle Sonderung der Individualitäten der Völker und der Einzelnen wären aufgehoben und es stellte sich ein großer harmonischer Zusammenhang her, in welchem alle Gegensäße ausgeglichen wären, da das Resultat unleugs dar die hohe Culturstuse geistiger Erkenntniß und sittlicher Vervollstommnung der heutigen Menschheit ist.

Ich bitte nun die Leser den Grenzvunkt der Vergangenheit von bem ersten Auftreten der Menschen zurückzuführen in unermegliche Fernen und zwar dahin, wo zuerst das Empfinden in seinen ursprünglichsten, taum merklichen Anfängen in irgend einem bochft einfach gestalteten animalischen Organismus aufdämmerte. Wie werden wir uns diesen welthistorisch benkwürdigsten Augenblick vorzustellen haben? Es ist der Anfangspunkt einer Rette, deren Schlufpunkt die heutige Menschheit ist. So schwach, so klein — vielleicht vom Zufall geboren, allen Zufällen anheim gegeben, ein Tropfen Geiftiges in einem Ocean von feindlichem Unbewußtem, Unbelebtem? Ja, aber dieses Wesen hat eine ungeheuere Ueberlegenheit gegenüber der unermeglichen Außenwelt bes Stoffs - es empfindet, es ift 3ch, es sucht sich in seiner Form zu erhalten, suum esse conservare, wie Spinoza sagt. Dieses Ich, dieses Empfinden ist das kleine Kunkchen, welches die ganze ungeheure Augenwelt, die Oceane und Erdmassen, die in schweigender Einsamkeit baliegen mit der Flamme des Empfindungslebens zu durchbringen vermag. Es ist die innere Eigen= schaft bes Stoffs, welche burch günftige, zusammenwirkende Urfachen zum erstenmale erwachte, von nun an nicht mehr vergeben, sondern von Jahrtausend zu Jahrtausend sich steigern, erhöhen und zugleich weiter verbreiten wird. Du allgewaltig herrschende unorganische Welt, beende den Rampf, der dir droht, in einem Augenblicke, erdrücke das schwache, ohnmächtige Pünktchen! Sie that es nicht, sie vermochte es nicht, benn sie war die bewuftlose, starre, unaufgeschlossene Welt

und barin liegt die große Ueberlegenheit, ber fünftige Sieg bes lebenden Bunttchens gegenüber den Riefenkräften des Alls. hier war Empfindung, hier war Wille. Bon nun an begann ber Rampf ber belebten befeelten Welt gegen die willenlose, unbeseelte. Es war aber ein Rampf wie ihn die Römer führten gegen die anderen Bölker, er erhöhte die Kraft, durch die Uebung sowohl wie durch die gesteigerte Erfahrung — (und auch jene primitivsten Zellen machten Erfahrungen, die fich fortpflanzten) - und ben Willen - benn die Römer wollten tämpfen, friegen, herrschen, mahrend die meisten Bölker Friede, Rube, Genießen wollten; er affimilirte den fremden Stoff, zum eigenen Leben ihn erhöhend, wie die Römer die fremden Bölker zu Römern, zu Streitern in ihren Beeren fich heranbilbeten. Und es erfüllte jenes primitive Leben feine Miffion ebenso vollständig, wie die Romer die ihrige; benn wenn man heute fagen tann, es fei ein Gesetz der Natur: Wo Leben sich entfalten kann, da bringe es bin, wenn wir alle Erdenräume und alle Tiefen der Gewässer mit organischem Leben erfüllt sehen, das im ewigen Wechseltang entsteht und vergeht, so dürfen wir uns wohl an jene große Rusammen= legung erinnern, welche alle Bölker der Erde mit dem staatlichen und Culturgeifte der Römer durchdrang und nun ein neues, fördern= bes und belebendes Element erwartete, welches zu einer fünftigen Neubildung befähigte. Dieses Element war der christlich-germanische Beift, welcher bas gleichartige Bölkermaterial burchbrang und endlich bie höheren Organismen der Bölkerindividuen mit eigenartiger Ent= wicklung erschuf.

Jenes erste Erwachen ber inneren Eigenschaft bes Stoffs — ber Empfindung — war ein Resultat seiner äußeren Eigenschaft, ber Bewegung.

Diese Bewegung war, wie ich im 6. Abschnitte zu beweisen verssuchte, eine molekulare, Bewegung der Atome. Hier muffen wir unsferen Geift zu folgender, dem Anscheine nach außerordentlich schwiesrigen Abstraction, die sich aber doch dem tiefer Denkenden mit zwinsgender Logik aufdrängt, erheben:

Das erste Erwachen der Empfindung war die Grenzscheide zweier Welten, war ein Reslexionswinkel, unter welchem die bisher rein mechanische Bewegung nach einer anderen Richtung zurückgestaut wurde, in welchem ein neues Gesetz auftrat, welches aus der erwachten Empfindung sich herleitet und welches in einer unendlichen Entwicklungsreihe die stete Erhöhung und Verallgemeinerung der Bewußtheit zur Folge hat.

Denn jene erste Empfindung — ob sie nun das Resultat zusfälliger Bewegung oder selbst der Schlußpunkt einer vorausgehenden Entwicklung des unorganischen Stosses war\*) — sie mußte nothswendig mit ihrem Erwachen auf die Bewegung reagiren. Sie trat als Wille auf, sie wurde zu einem schöpferischen Princip. Gerade so wie ich heute nicht willenlos der Wirkung äußerer Bewegung solge, sondern der Unlust mich entziehe, dem Angenehmen mich zuwende — ganz genau gerade so mußte jene erste durch mechanische Bewegung erschlossene Empfindung augenblicklich eine wenn auch noch so infinitesimal kleine Gegenbewegung gegen die bloß mechanische Wirkung der Bewegung der umgebenden empfindungsslosen Stosse machen. Es war also ein Ichs oder Empfindungspartikelchen von unendlicher Kleinheit, durch welches die große jett so allgewaltig wirkende Kraft des Bewußtseins in die Wirklichkeit trat.

Wann dieses zuerst geschah und wo, das wird wohl ein ewiges Räthsel bleiben. Eine Frage aber, welche uns beschäftigen darf, ist die, ob das Empfinden früher oder erst nach der Zeit auftrat, wo die organischen Stoffe die wunderbare Befähigung erhielten, sich

<sup>\*)</sup> Diesen Gebanken werde ich im 15. Abschnitt durchführen. Einstweilen genüge solgendes Raisonnement: wir müssen tief unter jener ersten ausdämmernden animalischen Empfindung, die uns dis jest als das dunkelste Bewußtsein erscheint, noch eine viel tiesere Stuse des allerdunkelsten Bewußtseins im Stoffe annehmen. Es ist nicht unmöglich, ja nicht einmal unwahrscheinlich. Unsere dunkelste Erdennacht hat ja auch immer noch Licht. Und dieselbe Lichtempsindung, die uns in der Wondnacht schneeveiß erscheint, würde bei der Sonnenshelle den Eindruck des schwärzesten Sammets machen. All unser Erkennen ist subjectiv.

selbst zu erneuern, d. h. ob die Empfindung mitthätig war als schaffendes Princip, damit diese wunderbare Fähigteit ermöglicht wurde oder ob dieselbe erst eine Folge von in zahllosen Genezationen wirkenden, summirten Wirkungen war, ob wir, mit anderen Worten, mit Ernst Häckel ein Protistenreich anzunehmen haben, von welchem dann durch Mitwirkung des Princips der Empfindung das Thierreich sich abzweigte, während die Pslanzenwelt in direkter Linie voranschritt, da in ihr dieses neue Element der Entwicklung nicht zur Wirkung gelangte.

Ich glaube, diese Frage dürfte nicht schwer zu beantworten sein, wenn wir wieder das Wesen unserer heutigen Geistesthätigkeit zur Bergleichung heranziehen. Wenn es mahr ift, mas ich S. 91 behauptete, daß es Dinge giebt, welche nur durch Zeit, durch eine end= lofe Vergangenheit möglich find, daß teine Allmacht im Stande ift bie Wirtung ber Zeit anders als im gleichen Zeitverlauf zu bewirten, so dürfte dies im vollsten Mage für die Entwicklung des Em= vfindens bis zur hochgesteigerten Bewuftheit des Menschengeistes gelten. Erfahrungen, Erlebtes können nicht mitgetheilt werben, sie muffen erfahren, erlebt werden. Täuschung ift es, wenn wir glauben, ein Anderer theile uns feine Erlebnisse mit, wir fassen ba= von nur soviel auf, als wir felbst erlebt haben. Unsere ganze Beistes= traft ist aber weiter nichts als bas Produtt aller unserer Erfahrungen und Erlebnisse, die wir als Individuen und als Theile ber Gattung gemacht haben. Dies wird fofort Jedem klar fein, wenn er den Europäer mit dem Indianer vergleicht, der auf einer tiefen Stufe stehen geblieben ist, nichts mehr weiter erfahren und erlebt hat. Es spricht also Alles dafür, daß das einigermaßen bedeutsame Empfinden ein gewisses Alter, eine gewisse Vergangenheit und damit auch einen gewiffen Inhalt haben mußte, somit erft durch eine Reihe von Benerationen summirt und potenzirt werden konnte.

Ist diese Auffassung richtig, so gab es überhaupt keinen anderen Weg, jene innere Eigenschaft der Dinge, die Bewußtheit zu ermögslichen, als der, welcher wirklich auf dieser kleinen Erde von der pris

mitivsten Empfindungsbämmerung bis zu ber Entfaltung bes Mensichen geführt hat, wie er basteht

an bes Jahrhunderts Reige Mit aufgeschlossnem Sinn, mit Geistesfülle, Boll milben Ernsts, in thatenreicher Stille, Der reifste Sohn der Zeit.

Und ist es mir von diesem Gesichtspunkte aus verstattet, der Unsicht des vortrefflichen Säckel entgegenzutreten, der in dem ganzen weltgeschichtlichen Verlauf nur einen mechanisch=chemischen Proces erblickt? Für die Bflanzenwelt ift diefe Auffassung zuläffig, obgleich wir auch hier nicht wissen, was in dem Inneren der Pflanze vorgeht; aber für die gesammte Thierwelt möchte ich diese bestreiten. Denn mit dem Augenblicke, wo jene innere Eigenschaft bes Stoffs, die Empfindung, durch mechanisch-chemische Wirkungen zuerst erwachte. ward dieses Bewuftsein eine wirkende Rraft. Das Atomtheilchen, welches bei der Pflanze mechanischemischer Attraction und Repulsion un mittelbar gehorcht, es wird durch die erwachte Empfindung in seinem Laufe gehemmt oder beschleunigt. Und dieser erste, unscheinbare Proces, er sett sich fort, er vervielfältigt sich, es steigert sich die Kraft von Stufe zu Stufe, bis endlich ein Höhepunkt erreicht wird in dem zu reicher Sinneswahrnehmung und mannigfaltiger Bewegung organisirten Thier.

Und von da an erwacht mit dem Ursprung der Sprache ein neuer Organismus, er heißt Menschheit. Es bildet sich zuerst in kleinen Zellencomplezen, die zu erhöhtem Gemeinbewußtsein gelangen, dann sich zu größeren Ganzen zusammenschließen, die ihre Kräfte austauschen und verstärken. Der Leib der Menschheit wächst und ihr Bewußtsein, ihre Kraft steigert sich in einigen Centralorganen zu ungeahnter Klarheit und Stärke, welche sich allmählich auch den übrigen Organen mittheilt. Die Seele der Menschheit wird zu einem tiesen See, in welchem sich der Mikrokosmus der Erde spiegelt und auch die ewigen Gestirne des Himmels ihren sernen Schein hinabsenden.

Der ursprünglich nur bewegte Stoff, er wird von Jahrtausend zu Jahrtausend immer mehr bewußt.

Mögen folgende Fälle als Beispiele dienen für die verschiedenen Grade des Bewußtseins, wie sie noch heute beim Menschen nebenseinander fortwirken: Wenn ich Wärme empfinde, so din ich mir großer Bewegungsgeschwindigkeiten bewußt, d. h. ich fühle sie. Dunskelstes Bewußtsein. Wenn ich Farben sehe, Töne höre, so fasse ich große Bewegungsgeschwindigkeiten mit meinen Gesichtssoder Gehörsnerven deutlich auf. Helleres Bewußtsein\*). Wenn ich weiß, wie viele Schwingungen die Molecülen meines Körpers, oder die Nerven meines Gehörs und Gesichtsorganes machen, wenn ich den bestimmten Ton, die bestimmte Farbe wahrnehme, so din ich mir dieser Erscheisnungen — nach heutigem Dafürhalten — am vollständigsten bewußt. Höchste Stuse.

Hier haben wir zwei Grundirrthümer des gewöhnlichen Denkens zu vermeiden und uns derselben zu entledigen, damit wir nicht durch den Widerspruch von Worten und Thatsachen in das Labyrinth des Pessimismus oder der oben bezeichneten Einseitigkeiten herein gezogen werden. Der eine ist, daß der Stoff sich seinbselig oder gleichgiltig gegen das Empfindungsleben verhalte, eine Ansicht, die sich uns immer ausdrängt, wenn wir erleben, wie ein ausgezeichneter Mann, der das Geistesleben mächtig hätte fördern können, das Opfer eines schnöden, heimtückschen Zusalls wird. Daraus schließen wir dann, daß wir selbst, unser ganzes Geschlecht eine Beute des sinstern Zussalls sind, daß uns ein grausamer Zauber an dem öden Gestade dieses Lebens ausgesetzt und dann preisgegeben habe. Dem ist nicht so. Der Stoff ist so wenig gleichgiltig gegen das Empfindungsleben, daß er sich an alle Pforten die ihm offen stehen zudrängt, um durch

<sup>\*)</sup> Bas bei dem Saitenklang der Musen Mit süßem Beben dich durchdrang, Erzog die Kraft in deinem Busen, Die sich dereinst zum Weltgeist schwang. Schiller.

diefelben in das Reich des Bewußten zu gelangen. Gin anderes Mittel, als durch die Lebensformen, gibt es freilich nicht. Und der Stein, der einen Menschen zufällig tödtet, er ist noch blind, empfin= dungslos, er weiß nicht was er thut, er gehorcht dem Gefetz der viel tieferen Stufe der mechanischen Bewegung. Diefer nämliche Stoff, wenn er zur Antheilnahme an einem höheren Leben berufen gewesen, hatte sich gang anders verhalten. Also unser Dasein ist fein rein zufälliges, fein preisgegebenes, bas wir nur heimlich und verstohlen vor den feindlichen Angriffen der Natur zu sichern haben, sondern es ist eine wesentliche Eigenschaft bes Stoffs, welche durch unfere Erifteng wie die der gangen Thierheit fich zu äußern, in die Erscheinung zu treten bestrebt ist. So wenig aber ber Mensch plöglich aus bem unorganischen Stoffe hervorgeben tonnte, ebenso wenig vermochte der Stoff anders als durch die unendliche Entwicklungsreihe organisirter Körper zum Bewuftsein und stets hellerer Erkenntniß zu gelangen. Daß die Geistes= oder Empfindungswelt von dem Tage an, wo fie ju fein begann, ju ftets höherer Bollkommenheit geschritten ist, daß demnach das neu aufgegangene wefentliche Princip der Empfindung ein welt-gestaltendes und -umgestaltendes geworden ift, das wenigstens fagt uns die Erfahrung. Und sie läßt uns also auch die Erwartung als eine berechtigte erscheinen, daß bem geistigen Fortschritt tein Ziel gesett ift, daß immer heller und felbstgewisser die menschliche Vernunft sich entwickeln werde und daß in fern-dämmernden Jahrhunderten Ziele und Fähigkeiten verborgen liegen, von denen das heutige, kurzsichtige Geschlecht noch feine Ahnung hat.

Ist bemnach die stete Vervollkommnung des geistigen Bewußtsseins die deutlich erkannte Tendenz der irdischen Entwicklung, so haben wir uns doch vor dem anderen Grundirrthum zu hüten, als sei dem Stoffe als solchem dies eine bewußte Absicht, oder als leite die Menscheit eine unsichtbare Hand zu den stets klareren Zielen dieser Entwicklung. Dieser anthropomorphische Irrthum tritt in der griechischen Philosophie zu Tage, wenn Anagagoras den vocs, Plato

bie Ibeen als bei ber Weltbildung thätig annimmt; mehr noch in ber griechischen Mythologie, welche die Entwicklung, das post hoc, als ein von Göttern vorausgesehenes und gewolltes, also bireft von ihnen veranlagtes ansahen, so daß g. B. Ceres die Menschen Acker= bau, Gefete, milbere Sitten lehrt, Prometheus, um Diefelben aus ber Abhängigkeit ber Götter zu befreien, das Feuer vom Olymp ftiehlt und es feinen Lieblingen schenft. Der Stoff ift heute ein gur Erreichung der ftets größeren Entfaltung des Bewußtseins geglieberter, das Centralorgan ift die Menschheit; wie früher das Leben, fo bienen heute bereits bie todten Stoffe biefem Centralorgan gur Berwirklichung jener Aufgabe. Nicht dem unmittelbaren Befehle, wie die Magie des Mittelalters wollte, aber den Rauberformeln der Wiffenschaft gehorchen Dampf, Licht, Electricität. "Du machst die Binde zu Deinen Boten und die Feuerflammen zu Deinen Dienern!" Beift ber Menschheit, das vermagft du, aber nicht unter ber Führung einer höheren Macht, die dich leitet und gängelt, nicht unter ber des tobten Stoffs, der dir vielmehr nur als Sclave dient und durch dich erft seine Erlösung finden wird, sondern durch eigenen Willen, durch eigenes Forschen und Taften, Ringen und Rämpfen, Leben und Sterben!

Fener Grundirrthum, dem wir auch heute noch bei unserm gewöhnlichen Denken begegnen, indem wir die Dinge umkehren und z. B. sagen, die Vernunst habe die Sprache hervorgebracht, das System der Schrift sei eine absichtliche Ersindung des Menschen, indem wir andere Fortschritte, die sich aus nächstliegenden Ursachen vollzogen, mit dem Lichte ihrer unermeßlichen Folgen beleuchten z. B. die Buchdruckerkunst, er würde in diesem besonderen Falle sich also sormuliren: "Der Stoss will zu hellem Bewußtsein gelangen und hat darum den Menschen entwickelt." In spiritualistischer Fassung würde er lauten: "Der Weltgeist hat die Dinge so geordnet, daß sein Abbild, der Menschengeist, daraus hervorgehn konnte." Im ersteren Falle dürsten wir es allerdings dem Stoss, im letzteren dem Weltgeist sehr übel nehmen, daß so viele herrliche Kräfte jammervoll zu Grunde gehn! Die speculative Philosophie aber hat das Recht mit dieser ansthropomorphischen Ansicht ihre beductiven Seiltänzereien zu treiben, und nachzuweisen, daß die ursprüngliche Potenzialität in die Actuaslität übergetreten, daß nach der prästabilirten Ordnung der Dinge der Schöpfung immanente Urgrund sich in dem Menschengeist zur idealen Realität gestaltet habe und wie die Herrn von der Feder und vom Katheder alle nach ihrem großen Borbilde in Göthe's Faust weißheittriesend verkünden:

Der Philosoph kommt hinter drein, Und lehret euch, das müßt so sein. Das Erst' wär so, das Zweite so Und drum das Dritt' und Vierte so. Und wenn das Erst' und Zweit' nicht wär, Das Dritt' und Viert' wär nimmermehr Das preisen die Schüler denn aller Orten, Sind aber keine Weber geworden.

## XIII.

## Die Monaden.

Und wenn wir unterschieben habeu, Dann muffen wir lebenbige Gaben Dem Abgesonberten wieber verleib'n Und uns eines Folge-Lebens erfreu'n.
Goethe.



Es sind wenige und einfache Sätze, welche als Grundideen der monistischen Weltanschauung in meiner bisherigen Darstellung Berswerthung gefunden haben. Es scheint mir zweckmäßig, dieselben an dieser Stelle zu recapituliren.

- 1) Grundsubstanz der Schöpfung sind gleichartige, mit gleicher Bewegung begabte Atome. Diesen Atomen ist als innere Eigensschaft die Fähigkeit der Empfindung immanent.
- 2) Die höchste uns bekannte Aeußerung der Bewegung finden wir in den Schwingungen des Aethers und der Moleculen, die uns als Licht, Wärme, Electricität 2c. bekannt sind, und deren Quelle unsere Sonne ist.

Die höchste uns bekannte Aeußerung der Empfindung tritt in bem Organismus Menschheit hervor. Dieser Organismus gliedert sich aus allen vergangenen, gegenwärtigen und zukünftigen Generationen, Bölkern und Individuen. Am höchsten potenzirt müßte das Emspfindungsleben in jenem Individuum sein, in welchem das Leben der Menschheit als solcher am vollkommensten bewußt würde, welches

Ihr Wohl und Weh auf seinen Busen häufen, Und so sein eigen Gelbst gu ihrem Gelbst erweitern

konnte. Denn es ist ebenso gewiß, was Dante sagt, daß je voll= kommener ein Wesen, es Freud' und Schmerzen um so mehr empfindet.

3) Ausgangspunkt ber menschlichen Erkenntniß ist der Mensch selbst mit dem ganzen Gefühl seines individuellen Ich. Die Außen-welt erkennt er durch den Gegensaß. Er erschließt sich dieselbe durch das Maß seines eigenen Ich, d. h. er faßt auch alle Erscheinungen

menschenartig auf. Die frühesten Denkbilder sind durch den Sinnenschein dargebotene, zu lebendigen Individuen zusammengebundene Ersscheinungen.

Es sei uns nun verstattet, auf alles dieses den Begriff Monade anzuwenden. Das bewegte, empfindungsfähige Atom sowohl, wie die brennende Masse der Sonne, der Organismus Menschheit in seiner geschichtlichen Entwicklung, wie der einzelne Mensch, jeder zussammenhängende, sich in Raum oder Zeit bedingende Complex von Erscheinungen, so wie jedes aufs Gerathewohl und durch zufälliges Zusammensein gebundene Denkbild sei für uns eine Monade.

Zuvor will ich aber an Beispielen klar machen, was ich unter Monade verstehe.

Der Reiter auf seinem Pferde ist eine Monade. Jedes der beiden Individuen hat einen Theil seiner Selbständigkeit aufgegeben. Die Füße des Reiters dienen ihm nicht mehr zum Gehen, dafür hat er die Geschwindigkeit der Pferdesüße sich zu eigen gemacht. Es ergibt sich aus der gegenseitigen Bedingtheit eine dem Reiter zu Gute kommende Bewegungsfähigkeit. Die beiden Willen sind in dem Herrscherwillen des Reiters aufgegangen. Die Zügel wirken durch Empfindung und Bewegung wie beim organischen Wesen Nerven und Sehnen auf Richtung des Kopfes und des Ganges, die Sporen reizen zur Schnelligkeit. Die Harmonie des Ganzen gleicht einem künstlich geschaffenen Organismus.

Ein anderes Beispiel sei ein wohlgeschultes Regiment Soldaten. Es hat seinen Centralwillen, mehrere Leiter dieses Willens vermitteln denselben zu allen Theilen des Ganzen. Die Individuen, aus denen es besteht, haben den größten Theil ihrer freien Bewegung aufgegeben bewegen sich nur nach Gesetzen einer bestimmten Rhythmit, welche die Gesammtbewegung regelt und erleichtert und in den Grenzen einer gewissen Beschränkung, welche ebenfalls den Gesetzen der Gesammtbewegung untergeordnet ist, keine gegenseitige Zerstörung der Krast erlaubt, dagegen centralisirte Wirkung ermöglicht. Jeder Soldat als Einzelner ist eine Monade; in seiner Einordnung unter das

Regiment ift er nur ein Theil ber Monade und insofern begreifen wir auch, wie ihm gewisse Eigenschaften einwohnen, die nur durch seine Bedingtheit von der größeren Monade zu erklären sind.

Diese Beispiele sind wohl sehr klar. In ihnen sind räumliche und Bewegungsverhältnisse zu gegenseitiger Bedingtheit zusammen= geschlossen, welche gleichzeitig wirken.

Jebe Pflanze ist eine Monade. Zu den Eigenschaften der Pflanze gehört aber die Entwicklung, d. h. sie ist in jedem minimalen Zeitsabschnitte eine andere, doch so daß jede solgende Erscheinungsform mit der vorausgehenden in direktestem und vollständigstem Causalitätseverhältnisse steht. Die Pflanze bildet also in all ihren Entwicklungsstadien als keimende, treibende, blühende, fruchttragende eine in zeitzlichem Zusammenhange gedachte Monade, deren Wesen nur durch die Summe sämmtlicher in ihrem ganzen Lebensverlause durchmessenen Entwicklungsmomente zu begreifen ist.

Wie die Einzelpflanze, so ist auch ihre ganze Species eine Monade, desgleichen die höheren Ordnungen, Arten, Familien, Gattungen, sowie das ganze Pflanzenreich. Genau so verhält es sich mit den Thieren, wie überhaupt mit allen Naturwesen. Bei der ungeheuren Berkettung der Dinge und der allseitigen Bedingtheit derselben könnte eigentlich jeder beliebig herausgenommene und abgegrenzte Theil z. B. ein Stein, eine Wolke Monade genannt werden. Und wem eine Wolke doch etwas gar zu Flüchtiges, Uebergängliches erscheint, der benke an die Worte Goethe's, welche die Flüchtigkeit seiner eigenen, zweisellosen Monade kennzeichnen:

> Und was sich an jener Stelle Run mit Deinem Namen nennt, Kam herbei wie eine Welle Und so eilt's zum Clement.

Jebe Monade kann, wie gesagt, als ein Theil einer oder vieler höheren Monaden gedacht werden, mit welchen sie in räumlichem oder zeitlichem Abhängigkeitsverhältnisse steht. So sind alle Dinge bieser Erde Theile der Monade Erde; Mond und Erde bilden zu-

sammen eine Monade; beibe sind Theile ber Monade Sonnen= system u. f. w.

Die höchste Monade ist das All, die einfachsten Monaden sind die Atome. Sie allein existiren wahrhaft und mit Nothwendigkeit als Monaden; sie sind wahrhaft Substanz, alle übrigen Monaden sind nur Formen, Relationen: wie sich leicht aus der Betrachtung ergibt, daß im Verlause der Entwicklung der Organismen die ursprünglichen Atome durch andere ersetzt werden, während die Form bleibt.

Je bestimmter, je allseitig innerlich bedingter ein Wesen, je nothwendiger jeder seiner Theile sich zur Einheit zusammenschließt, desto volltommener die Wonade. Die volltommensten Wonaden sind also nach meiner Darstellung S. 88 die organischen Wesen und zwar die Thiere volltommnere, als die Pslanzen. Die gleichen Eigenschaften müssen in den Kunstwerken, Wonaden der Kunst, zu Tage treten, da diese der Natur nur nachschafft. Das ist die nothwendige Einheit eines jeden Kunstwerks.\*)

Bon großer Bedeutung wird der Begriff Monade für die Richtigkeit unserer Erkenntniß. Diese wird nur dann ihr Ziel erreichen,
wenn die Monaden unserer Denkbilder in Uebereinstimmung kommen
mit den Monaden der Birklichkeit, d. h. wenn wir die Dinge in
ihrer richtigen Abhängigkeit und Bedingtheit erkennen lernen. So
hielten die Alten die Erde für die eigentliche Monade, Sonne,
Sterne und Himmel für Theile derselben. Die Geister Copernicus,
Newton, Kepler erschusen eine Denkmonade, welche in Uebereinstimmung steht mit der Wirklichkeit.

<sup>\*)</sup> Gegen diese Wahrheit, welche so alt ist wie die Kunst, wird heute noch vielsach gesündigt von Männern, denen man eine bessere Einsicht zutrauen sollte. Wenn ein Kapellmeister am Schlusse der Aufführung des Judas Maccabäus das so nothwendige, so innig sich anschließende und so prächtig abschließende Hallelujah wegläßt und dafür — des schnöden Essets halber — das Halles lujah aus Messias folgen läßt, begeht er da nicht eine himmelschreiende Sünde gegen den heiligen Geist der Kunst? Thut er etwa etwas Anderes, als der Künstler, der auf den Rumpf der Benus von Melos den Kopf der mebiceischen Benus ausschen wollte?

Für die speculative Philosophie war die menschliche Vernunft in ähnlich kindlicher Aussassischen die absolute Monade, das All des Vernünftigen. Mit Hegel waren alle Räthsel des Daseins gelöst, es blieb nichts mehr übrig. Die monistische Philosophie saßt die menschliche Vernunft auch als eine Monade, die, als Entwicklung in der Zeit aufgesaßt, da beginnt, wo das erste Empfindungsleben aufzeimt und von Jahrtausend zu Jahrtausend durch immer andere und neue Organe sich sortpslanzt und stets zu größerer Klarheit vervollztommnet, die ursprüngliche Eigenschaft — die innere Eigenschaft des Stosss — immer mehr steigert und potenzirt und die sich heute schon des Ziels ihres Strebens wohl bewußt ist, wenn sie auch eingestehen muß, daß sie dasselbe wohl nie erreichen wird.

Also die Mehrzahl der Monaden sind in unserem Denken sich abspiegelnde und zusammengefaßte Relationen, welche, wie ich im vorigen Abschnitte nachwies, für den menschlichen Geist als wahre Substanzen und individuelle Wefen gelten. So waren Zeit, Raum, Krantheit, Tod früher wirkliche Wefen. So werden die meisten Menschen heute noch die Sprache für eine wirkliche Substanz halten, während sie weiter nichts ist, als eine ungeheure Monade, die aus anderen Monaden besteht, deren Inhalt nichts als Relationen find. Daher auch der so vielfach, fast allgemein graffirende Frrthum, vermöge dessen die Mehrzahl der Menschen glaubt, mit einem Worte eine Sache erklären zu können, da sie eben jenes für etwas Wefent= Der Frrthum stammt wohl aus der Urzeit der liches halten. Sprache, wo Alles Eigenname war und wo jede Empfindung als von einem perfonlichen Wesen veranlagt aufgefagt wurde. In diesem Kalle wäre wirklich das Wort die Sache: statt der Relation bes Schlafes hätten wir ben Sandmann, statt ber Monade Baum eine Dryabe, ftatt bes Quells eine Nixe.

Wenn der Sat der monistischen Philosophie richtig ist, daß es nur Eine Substanz gibt, den raumerfüllenden Stoff, mit seinen zwei Attributen Bewegung und Empfinden, so müssen für unser Denken zwei große Monaden sich als natürlich darstellen, nämlich das

aus dem Zusammenwirken aller Atome sich als ein Syftem von Rräften ergebende bewegte Universum und die Beifteswelt, welcher dieses Universum sich als ein klingendes, leuchtendes, helles, dunkles, farbiges barftellt. Die Gegenfählichkeit und gegenseitige Bedingtheit biefer beiden Monaden ist Jedem einleuchtend. Am befangenften ift hier der Materialismus, der nur ein mechanisch bewegtes Universum, also nur Gine wirkliche Monade anzunehmen scheint. Rein, dieser mein Körper, dieser Stoff, der, so wundervoll in demselben combinirt, die Beiftesthätigkeit ermöglicht, er ift ein Accidens, die Form besselben aber, fie ist das wahrhaft Wesentliche, sie ware niemals auf mechanischem Wege zu Stande gekommen, sie hat die Empfin= bung geschaffen, indem diese vom fleinen lichten Bunktchen ausgehend, von Jahrtaufend zu Jahrtaufend fich gunftigeren Stoff, gunstigere Bedingungen, günftigere Organe aneignete. Und so bin ich benn wirklich eine geiftige Monade ober Relation oder Form, benn alle Stofftheilchen, die in mir find, zusammengerüttelt, fie werben nie auf mechanischem Wege meine Berson schaffen: die Form, die Lagerung berselben ist das Wefentliche, die aber ist durch eine vielhunderttausendjährige Vergangenheit von Empfindungsleben, bewußtem, geiftigem Leben geschaffen. Und fo bin ich benn als Mensch eine wahrhaft geistige Monade, zugleich ein Atom jener großen Geiftesmonade, welche als Menschheit von grauer Borzeit bis in ferne Jahrtausende lebt und sich fortentwickelt. Und als Theil dieser großen Monade geht der geiftige Strom der Vergangenheit durch mich hindurch, werde ich von dem Geiftesleben der Gegenwart bedingt und durchdrungen, wenn man mich herausriffe aus diefem Ganzen, fo mare ich ein unvollkommenes, bysteleologisches Wefen.

Du muthest uns da, wird der Leser einwenden, ein schwierige Abstraction zu, die doch gar zu sehr an die Worterklärungen der mittelalterlichen und modernen Scholaftik mit ihrem quatenus und An- und Fürsichsein erinnert. Unser Geist soll eine Wirkung des Stoffs sein und dennoch soll letzterer, der das wahrhaft Substanzielle ist, nicht das Wesentliche dieser Monade sein. Unser Geist soll

nur Relation, Form sein und doch die wahre Monade, das wahre Ich, das diesen Körper geschaffen hat. Das sind logische Widerssprüche, die sich durch keine dialektische Kunst lösen lassen.

Rum Glück ist die Pflanzenwelt ba, in welcher ber Geift nicht wirft, bei der der Chemismus das einzige formgebende Brincip ift, beren ganze Entwicklung als ein chemischer Prozes betrachtet werben muß, bei welchem die inneren Vorbedingungen im Verein mit ben äußeren Wirtungen die Erscheinungen jedes Moments durchaus und vollständig ertlären muffen, da die Pflanze willenlos ift. nun an, an irgend einem Buntte ber Bflanze trate Empfindung und Bille auf: augenblicklich ware die bloß chemische Birtung aufgehoben, ein revolutionäres Princip, ein formschaffendes, wäre eingetreten, welches nach Verwirklichung drängte, gerade wie der Stein burch die mechanische Wirkung der Schwere zur Erde fällt. Es ift aber tein chemisches Princip, benn sonft waren wir felber Pflanzen. Es ift bie besondere Eigenschaft bes Stoffe, bas Empfinden, welches den beiden Wirkungen — Chemismus und Schwerkraft sich entgegensett, gerade so wie bei der Bflanze die chemische Wirkung die mechanische überwindet.

Und so ist es denn wahrhaft und wirklich der Geist, welcher sich diesen Körper geschaffen hat, als eine möglichst günstige Form, durch welche er in die Erscheinung treten kann. Es ist die eine Eigenschaft des Stoffs, die Empfindung, welche als Geist alle übrigen Kräfte überwindet und in seinen Dienst nimmt, obschon zeitweilig auch die mechanische Wirkung des seelenlosen Stoffs wieder siegt, wenn z. B. ein Erdbeben volkreiche Städte zertrümmert und viele Menschenleben vernichtet. Die Schwierigkeit jener Abstraction wird ausgehoben, wenn man sich den formgestaltenden Geist nicht als eine in dem einzelnen Individuum eingeschlossene Kraft, sondern als eine Entwicklungsmonade denkt, welche von dem ersten Aufdämmern des Empfindungslebens dis auf den heutigen Tag fortlebt und sich weiter entwicklt.

Geben wir nun mit Benutung bes eben entwickelten Begriffs

Monabe auf ben Entwicklungsgang ber menschlichen Erkenntnig zurück. Also wie der Mensch eine centralische Monade war, bei welcher alle Organe und Theile zu einem Mittelpuntt, feinem Empfinden, qusammenwirkten und von diesem als Wille thätigen Mittelpunkte aus wieder beherrscht wurden: ebenso faßte er ursprünglich auch alle Dinge ber Außenwelt als perfönliche, belebte Monaden. der Abhängigkeit und die daraus hervorgehende Kurcht oder Hoffnung erfüllte die Welt mit felbstgeschaffenen gütigen Geistern und Unholben. In seinen Göttern malt sich der Mensch, sagt Schiller und nie ist ein wahreres Wort gesprochen worden. Die schönste Form der personificirten Naturfräfte, wie sie in der Augenwelt und den Regungen der eigenen Seele dem Menschen bewußt wurden, war der vielgestaltige, poetisch ausgebildete griechische Polytheismus. Ein sehr religiöses ober wenn man will, sehr abergläubisches Bolt maren die Römer, sie hatten für alle Lebensverhältnisse ihre besonderen Gottbeiten, b. h. sie erkannten in allen möglichen Relationen wirkende Monaden. Die Gebärende schrie zur Juno Lucina, das erfte Aufftellen bes Neugebornen war ber Statina geweiht, fein fünftiges Geschick ber Kata Scribunda; Vitumnus und Sentinus geben ihm Leben und Empfindung, schreit das Rind, so wirkt ber Bagi= tanus; in der Wiege beschüßen es die Cuba, Cunina und Rumina und wenn es entwöhnt wird, fo muffen Ebufa und Botina helfen u. f. w. Dit einem Worte, in den allergewöhnlichsten, ja felbst höchst prosaischen Dingen (Cloacina) erkannten die Römer bas Wirken göttlicher Monaden.

Wenn wir uns vermittelst einer uns heute schwer fallenden Abstraction in jene Zeiten des naiven und idealen Anthropomorphis=
mus zurückzuversetzen suchen, in welchen das Weltall für die Wenschen
mit beseelten Monaden erfüllt war, so werden uns die Vorzüge
dieser Aussassign, deren Verschwundensein ja Schiller in einem tief=.
empsundenen Gedichte beklagt, sowie ihre Einseitigkeit, welche nachmals
einer höheren Entwicklung Raum gewähren mußte allmählich klar
werden. Unter erstere rechne ich vor allem den seelischen Antheil,

welchen der Mensch an allen Naturerscheinungen nahm und der uns noch heute nachklingt, sei es daß wir die Landschaft vergeistigen, indem wir die Empfindungen aus unserem Busen in sie hineintragen, sei es daß wir mit Goethe rusen: "Nicht Berg oder Thal sind uns interessant, sondern daß dort warme Herzen schlagen, das macht uns die Gegend schön." Zweitens daß das Augenmert des Menschen hauptsächlich auf die Thätigkeit gerichtet war und nicht auf das Objekt. Nicht unwahrscheinlich ist es, daß die persönliche Aussassung der Dinge in der Außenwelt die einzige Möglichkeit war, wodurch die noch schwanke und unsichere Vernunft überhaupt Dauern des im Wechsel in sich aufzunehmen vermochte.

Derfelbe Trieb, der uns heute nicht eher Ruhe finden läßt, bis wir "das vertraute Gesetz in der Erscheinungen Flucht" ermittelt haben, dadurch also die Erscheinung in eine gewisse Beziehung und Abhängigkeit zu unserer Vernunft gebracht haben, der nämliche Trieb wirtte damals in der Versonification oder Vermenschlichung der Naturfrafte und Wesen. Der lebendige Himmel - Caelus oder Uranus von dem wußten jene Menschen zu erzählen, er gurnte beute in dunkeln Wolken und zudenden Bligen, morgen lachte er fie an, bann milberte er wieder die sengende Hitze durch frische Regentropfen man vergleiche mit dieser versönlich lebendigen Auffassung den blöder. theilnahmlosen Blid mit welchem bas Thier diese ihm gang fremben, burchaus unerschlossenen und unverstandenen Erscheinungen anstiert! Und gibt uns bas Rind, geben uns die Naturvölker, gibt uns ber alte Homer nicht auch hier die bedeutsamsten Winke und Auftlärungen? Von Beschreibungen ift bei diesen niemals die Rebe, wie follten fie auch bazu kommen, Beschreibung ist ja eine späte Abstraction: erzählen, epische Dichtung, erleben, etwas werden sehen, das ift das Lebens= element biefer geiftigen Stufe. Woher follte nun, fo fragen wir billig, ben in fortgefetter Flucht sich brangenden Erscheinungen ein bauernder hintergrund gewonnen werden, wenn es nicht durch Personification geschah? Und um so mehr, da ja auch im Menschen in der rasch drängenden Folge seiner eigenen Empfindungen

stets seine eigene Berson als bleibender Hintergrund, als Dauern= des im Wechsel bewußt war! Also — entweder gehorcht der Mensch instinctiv und bewußtlos jeden Abend dem allbezwingenden Naturtrieb und schläft ein, wie es das Thier auch thut ober er wird sich des kommenden Schlafes, der Wiederkehr diefer Erscheinung bewußt, bann ist es Jemand außer ihm, eine bestimmte Person, ber Sopor 3. B. der ihm das anthut; benn er fühlt ja, daß er felbst es nicht thut und siehe da! die Erscheinung gewinnt für ihn Form und Geftalt, sie tritt in klaren Umrissen ihm entgegen, sie wird für ihn wirklich. Und nun kann er von ihr erzählen, sie bekommt eine Geschichte, alle ältesten Erfahrungen und Beobachtungen fixiren sich um diese Gestalt herum, die innere Phantasie leiht ihr schon Züge, lange ehe der erste Künstler dieselben grob in einem unförmlichen Steinklumpen auszudrücken versucht. Und auch heute noch, nachdem längst jene uralte Weltansicht geschwunden, weiß der Mensch, weiß der Dichter seine innersten Seelenempfindungen nicht anders auszusprechen, als indem er den Kinderglauben unbewußt erneuend, in rührender Klage jene Macht anruft:

> D Schlaf, o holber Schlaf! Du Pfleger ber Natur, wie schreckt' ich bich, Daß du nicht mehr zudrücken willst die Augen, Und meine Sinne tauchen in Vergessen?

Also persönliche Wesen waren die ersten Monaden des Denkens, welche diesem einen Halt verliehen und es in Stand setzen die flüchtige Sinneswahrnehmung in einen dauernden Begriff zu verswandeln. Hiedurch gewinnt die auf S. 262 ausgesprochene Hypothese, daß die ältesten Worte Rufnamen gewesen sein, eine neue Unterstützung.

Thun wir einen großen Schritt vorwärts und versetzen wir uns aus jener ältesten Stufe des naiven mitten in das Walten des idealen Antropomorphismus. Das höhere Gemeinleben, die darin zum Vorschein kommenden und sich entsaltenden Kräfte, sie haben in erhabenen Göttergestalten ihren bewußten Ausdruck gefunden, welche noch immer den Ursprung aus jenen primitiven Vorstellungen nicht

verleugnen können. Die Laren und Benaten, welche das haus des Einzelnen in ihre Obhut nahmen, fie find zu Schutgöttern bes großen Gemeinwesens geworben, ber Genius, ber bas Leben bes Naturmenschen leitete und beschützte, er ist ber Genius bes Bolkes, der mächtige Beherrscher seiner Geschicke, der Nationalgott. Das trauliche Keuer, welches auf dem Heerde, dem Bereinigungsort der Kamilie, brannte und so die Seele des hauses darstellte, es wird auf dem geweihten Altare der Besta von reinen Jungfrauen unterhalten, es ist die Seele des Gemeinwesens geworden. Und kein Wort dringt tiefer in die Herzen der Römer, mahnt sie dringender an Tapferkeit und entschlossenen Widerstand als die Erinnerung an diefe heilige Flamme. Und wenn die Griechen auszogen, eine neue Beimstätte in der Kerne sich zu gründen, so nahmen sie von dem beiligen Keuer mit in ihre Schiffe und das erfte Keuer, daß fie auf fremdem Boben entzünden, es spiegelt in seinem Scheine bas Bild ber unvergeglichen Heimat. — So gewinnen hohe ethische Mächte, geistige Abstractionen eine perfonliche Gestalt, sie traten in Die Wirklichkeit, sie walteten draußen im Leben, wie drinnen in der Fides, die Treue, Pudicitia, die Schamhaftigkeit, Virtus, die Mannestugend, sie genießen hohe Verehrung, weil sie wirkliche, perfönliche Gottheiten sind; ja wir dürfen behaupten, daß alle diese edlen Regungen im instinctiven Leben geblieben, niemals als thätige Brincipien in das allgemeine Bewußtsein eingetreten wären, wenn man sich dieselben nicht vorher als wirkliche, persönliche Monaden vorgestellt hätte.

Daß das ethische Leben, die Beziehungen des Menschen zum Menschen, sein ganzes Thun und Lassen höheren Wesen geweiht waren, das hatte offenbar die heilsamsten Wirkungen; so wurden denn bei den Römern in der guten Zeit das gegebene Versprechen, die Ehe, die Treue gegen den Gastsreund und so viele andere Verspslichtungen unter der Aegide der Resigion auf's Heiligste bevbachtet.

Und mit dem Glauben an die alten Götter schwand auch viels fach die Uebung der Tugenden, die sie repräsentirten, wie denn ja

gewiß das Ueberhandnehmen der steptischen, nur den Sinnengenuß predigenden Lehre Epiturs einen großen Antheil an der nachmals so surchtbaren Entsittlichung der Römer hat.

Um es also kurz zu wiederholen: Alle Monaden des Denkens, zuerst die sinnlichen Dinge, und dann die höheren Abstractionen, erschlossen sich der menschlichen Auffassung nur als persönliche lebende Monaden. "Die Götter wirken, weil sie sind" und "Sie sind, weil sie wirken", um diesen Angelpunkt drehte sich eine lange Zeit alles menschliche Denken.

Was auf einer früheren Stufe zur Festigung der Begriffe durchsaus nothwendig war, das mußte sich nachmals dem wissenschaftlichen Denken als eine Hemmung, als ein ewig Schwankendes und nirgend Faßbares darstellen. Denn von dem Begriff der Persönlichkeit ist durchaus untrennbar die Vorstellung des Willfürlichen, sowie der Beschränkung. Die Anerkennung des nothwendigen Verslauß der Dinge erzeugte demnach auch in der Tiefe des antiken religiösen Bewußtseins die Idee eines dunkeln, unbeugsamen Fatums, dem alle Creatur, Götter und Menschen, unterthan seien. Die philosophische Naturbetrachtung der Griechen suchte dagegen nach allgemeinen, ewigen, unpersönlichen Principien, aus denen die Welt und das Menschenleben als ein nothwendiges Resultat hergeleitet werden könnte.

Aristoteles berichtet uns eine Aeußerung bes Kratylos, bes ersten Lehrers Plato's, die ich für ungemein charakteristisch halte zur Aufshellung jenes Borgangs in der Menschenseele, der zuerst dem Zweisel an der Persönlichkeit der Dinge Raum gewährte. "Kratylos verlangte, daß man kein Ding mit Namen nennen, sondern nur auf das Erscheinende hinweisen solle!" Kratylos war ein Anhänger der Lehre des Heraklitus, jenes tiefsinnigen Denkers, der den Grundsgedanken der modernen Welkanschauung, daß Alles in einem ewigen Werden ist, zuerst aussprach. In seinen Worken liegt stillschweigend solgendes Raisonnement enthalten: "Sind die Dinge nicht persönsliche Wesen, so gibt es nur Erscheinungen. Keine Erscheinung ist

aber der anderen gleich. Es kann also nie dasselbe Wort für zwei Erscheinungen ausreichen." Wir sehen hier deutlich, wie das ursprünglich sestigende Princip der persönlichen Monaden in einer bestimmten Entwicklungszeit sich vollständig auslöst und zurückritt, und nun im ersten Augenblicke der ewige Fluß der Dinge, das Borüberrauschen der Erscheinungen die Herrschaft zu gewinnen scheint, womit die Gesahr nahe liegt, daß der Mensch gar nichts Dauerndes im Wechsel zu erkennen vermag. Wer über obigen Satzethlos nachdenkt, der wird sinden, daß das Wort Namen noch vieles von dem Begriffe Eigennamen in sich schließt. Was dauert, ist allein unsere Person; sind die Dinge unbeseelt, so ist nichts Dauernedes in ihnen, sie verdienen also keine Namen, sie sind nur ewig sich verändernde Erscheinungen.

Der Weg, auf welchem der Zweisel an der Persönlichkeit der Monaden seinen Einzug in die menschliche Vernunft hielt und zu dem Ferment wurde, das die ganze Vorstellungswelt in neue Gährung versetze und umbildete, läßt sich aus dem Sprachleben der Naturvölker unschwer erkennen und ist noch heute auch in den Geschlechtsunterscheidungen unserer Cultursprachen uns offenbar erhalten. Das von dem Menschen selbst Gemachte, das ohne sein Zuthun gar nicht Bestehende, das in seinem ganzen Verlause direkt von seinen Einwirkungen Abhängige war ihm zuerst das Seelenlose, Sächliche und somit wird es uns denn ebensowohl verständlich sein, daß das Kind die ihm fremden Gegenstände wie persönliche Wesen anschaut, als daß der Grieche sein lebendes, beseeltes Kind ein rexvor nannte.

Es war also ber natürliche Entwicklungsgang der menschlichen Bernunft, daß sie zu einer bestimmten Zeit an die Stelle der perssönlichen Monaden unbeseelte, allgemeine Principien und Kräfte zu setzen bemüht war. Die griechische Philosophie stellt diese Entwickslungsepoche dar, indem sie in Thales das Wasser, in Pheretydes Nether, Erde und Zeit, in Empedokles die vier Elemente und die beiden Kräfte der Anziehung und Abstohung, in Demokrit die Atome als den Urgrund aller Wesen und die Ursachen der Erscheinungen

aufstellt. Die auflösende Wirkung, die zersetende Gewalt jenes Ameifels, der mit der Leugnung der Perfonlichkeit der Befen auch ihre Existen aufhob, führte naturgemäß zu ben einseitigen steptischen Lehren ber Sophisten, für welche es nur ein subjectives Empfinden, keine objective Wahrheit gibt, welche für jeden Sat das pro und contra beweisen wollen, welche überhaupt die Existenz der Dinge leugneten und mit diesen Ansichten und ihren dialektischen Rünften vaterländische Sitten, Tugend und Pietät aufs schwerste schädigten. Wie die jonische Naturphilosophie die Welt und den Menschen auf der Basis unbeseelter Monaden oder Urprincipien aufzubauen sucht, so blieb den Sophisten schließlich nur die Eine beseelte Monade, der subjective Mensch, übrig, dessen Willfür und Behagen alfo alleiniges Gefet für ihn, beffen Glauben, Meinen, Denken immer Wahn ist. Der erste Sophist war Protagoras und der erfte Sat seines Werkes enthielt im Reime die ganze nachmals sich breit entfaltende Lehre; er lautet: "Bon ben Göttern tann man nicht wissen, ob sie sind oder ob sie nicht sind." Wir seben also hier die ewigen Gegenfape bes Bewegten und des Empfindungs= lebens in ihren Extremen fich einseitig zu Spftemen ausbilden, welche die vorher perfönlich belebte und darum wirkliche Welt in Trümmer zerschlagen, aus welchen erst eine künftige Reuschöpfung sie wieder aufrichten mußte.

Die ethische Reaction gegen die unheilvollen Lehren der Sophisten erweckte den Sokrates, den Weisesten aller Griechen. Auch er erstärte: Ich weiß, daß ich nichts weiß. Aber, wie ihm der Mensch das Wichtigste war, daß Sichselbsterkennen die erste Pflicht, so erstannte er die Nothwendigkeit und Wirklichkeit der Tugend, d. h. sittlicher Ideale oder Mächte, welche Wirklichkeit bestigen, wenn sie auch keine persönliche Monaden sind. Seine Hauptthätigkeit war darum auf die klare und richtige Definition dieser Ideale gewandt, wie ihm denn die Uebung der Tugend dem Wissen um die Tugend gleichstand. Wir sehen hier also wirklich eine Neuschöpfung von Monaden, welche zwar der persönlichen Wirklichkeit entbehren,

ch Art der Naturphilosophie nur Principien sind, aber doch Natur sind und dem subjectiven Belieben des Menschen e Richtung verleihen. Sokrates genügte die Begriffsgroßer Schüler Plato gab diefen Begriffen als Einzel= jen Wirklichkeit. Für Plato haben allein die Ideen achfeit, sie sind die mahren Monaden, das Stoffliche ist ihm Jus Richtwirkliche. Es gibt nur Ideen der einzelnen Rlaffen von Befen, diese Ideen umtleiden sich mit der ihnen eigenen Gestalt. Die höchste Ibee ist ihm die der Gottheit und des Guten, es ist die Beltfeele, welche die Welt geschaffen hat. Die Größe ber platonischen Intuition wird und erst dann aufgeben, wenn wir bedenken, wie hier zum erstenmale eine wahre Lösung des Welträthsels versucht ward, in welcher Geistiges und Körperliches sich vollständig durchbringen, wenn auch ersterem ein ungerechtfertigtes Uebergewicht verlieben wird. Dieser idealistischen Einseitiakeit trat ein großgrtiger. mächtiger Denker, einer der gewaltigsten Geister aller Zeiten, ent= aeaen: Aristoteles, der Bater des Empirismus und der mahren Biffenschaft. Für ihn hat nicht die Idee, sondern das einzelne Raturwesen mahre Realität; das Allgemeine eristirt nur durch und in dem Einzelnen. Der Stoff ist das, was bei allem Werden dauernd bleibt und verschiedenste Formen annehmen tann. Diefer Stoff ist der Untergrund, aus welchem in stufenweisem Formwerden bie Natur ihren höchsten Zweck, ben Menschengeist, erschafft. Mit Blato und Aristoteles hatte die griechische Philosophie ihre höchsten Gebanten ausgesprochen: Die großen Gegenfage von Idealismus und Realismus hatten die Welt mit neuen wirklichen Monaden erfüllt; iener indem er die Idee gur forperlichen Wirklichkeit gelangen läßt, Diefer indem der Stoff seine Form schafft und badurch zur Befeelung gelangt. In beiden waltet also eine vollständige Ausgleichung, eine ausreichende Erklärung; in beiben ift den zwei großen Attributen des Seins — Bewegung und Empfindung — vollständig Rechnung getragen, in beiden hat also die monistische Weltanschauung eine Vorstufe zu ihrer Vollendung zu erkennen: benn auch heute muffen wir mit Plato sagen, daß der Geift sich seinen Körper schafft, und mit Aristoteles, daß das stusenweise Formwerden des Stoffes zur Entfaltung und Verwirklichung des Seelischen oder Empfindungs- lebens führt.

Die Folgezeit vermochte diese Gedanken nicht weiter zu ent= wickeln; die griechische Philosophie wandte sich mehr den praktischen Rielen des Lebens zu. Das Chriftenthum gab nachmals dem Denken eine einseitige Richtung und die Scholastiker reihten sich in dem eng= gebundenen Begirt, der ihrem Denken verstattet mar, an die beiden großen Autoritäten, Plato und Aristoteles, und führten mit dialettischen Künsten und unfruchtbaren Spitfindigkeiten ben Streit weiter, indem die Einen behaupteten, daß die Universalia d. h. die Ge= schlechter der Raten, Hunde, Pflanzen, Tugenden u. f. w. wahrhaft existirten; diese nannten sich Realisten (also eigentlich Ibealisten) und fie führten zum Beweise an, daß ja eine einzelne Giche, Rate ebenso aut sein, als nicht sein könnten, daß aber die Gattung, bas Geschlecht wirklich und nothwendig existirte. Die Andern sagten: nein, jene scheinbaren Monaden, Classen, Gattungen find weiter nichts als Namen, die der Mensch den ähnlichen Dingen gibt, um sich zurecht zu finden, in Wahrheit existirt nur das einzelne Pferd, der einzelne Mensch, der tugendhafte Mensch; diese nannten sich darum Nominalisten. Diese einander entgegengesetten, sehr dur= ren und nüchternen Syfteme, welche die Einseitigkeit der nur auf dem Verstande wurzelnden Scholaftit nicht verleugnen, konnten im Mittelalter natürlich nur eine theologisch-mustische Ausgleichung und Berföhnung finden. Sie wurde ihnen gegeben durch Thomas von Uquin, den größten Denter des Mittelalters und tiefften Renner bes sonst nur blindgläubig verehrten Aristoteles. Die Ideen oder Typen der Dinge sind Gedanten Gottes; ihre Berwirklichung sind die Wesen der Schöpfung. Lettere sind dem Menschen durch seine Sinne verständlich und er kann burch bas Licht seiner Bernunft zur immer deutlicheren Erfenntnig der abstracten Begriffe, der Spiegel= bilder der Gottesgebanken, gelangen. Dies war der höchste philoso= phische Gedanke, zu welchem sich das Mittelalter aufschwingen konnte (er enthält bereits im Keime die später von Leibnitz aufgestellte Monadenlehre und harmonia praestabilita); denn sein ganzes Denken war von der christlichen Gottesidee beherrscht, welche allein wahre Wirklichkeit besaß und durch welche und aus welcher die übrigen Wesen allein existiren. Ja sogar der Tensel war ein Geschöpf dieses Gottes, des persönlichen Princips alles Guten. Der schüchterne Einwand, welchen die menschliche Vernunft wagte, daß es so viel Schlechtes und Verkehrtes in der Welt gebe, das man doch unmöglich vom Geiste des Guten herleiten könne, und daß es deshalb zweckmäßig erscheine, neben jenem allmächtigen Gott noch ein zweites persönliches Princip, das des Bösen, anzuerkennen, wurde durch das sestgeschlossene kirchliche System mit den Argumenten der Vannstrahlen und in Vlutströmen widerlegt (Manichäer, Albigenser).

Der christliche Gottesgedanke war ein erhabener, großartiger, weltbefreiender. Er tritt auf mit einer welterlösenden Macht. Den bedrückten, in wüthendem Streite sich zersleischenden und unter taussend Uebeln, die das Erbtheil unserer Schwäche sind, seuszenden Bölkern verkündet er die frohe Botschaft, die schon in den Seelen auserwählter Geister aufgegangen, nun aber zum Gemeingute der Menschheit werden sollte: "Ihr seid alle Brüder und Kinder Eines Baters, der im Himmel ist!"

Wie dereinst der jüdische Nationalgott, Jehovah, alle anderen Götter verschlungen hatte, wie er sich dann seinem außerwählten Bolke als den mächtigsten Gott offenbart hatte, gegen den die Götter der übrigen Bölker nichts außzurichten vermöchten, weil er mächtiger sei, als sie; wie dann die Propheten und Weisen jenes hochbegabten in seiner Richtung auf das ethische Leben einzigen Bolkes ihren Gott zu einem stets reineren und vollkommeneren Ideal erhöhten; so war nun die Stunde gekommen, in welcher die nationale Beschränkung dieses Gottes fallen und er, der Ewige, zum alleinigen Gotte aller Bölker werden sollte. Der antike Bolksglaube, der Poslytheismus, hatte sich außgelebt. Der Widerspruch zwischen dem

Denken und Glauben, zwischen ben sittlichen Verpflichtungen und der theils durch uralte Tradition, theils durch die Phantasie der Dichter geradezu unsittlich gewordenen Götterwelt hatte zur Stepsis geführt und Unglaube und Aberglanbe beherrschten, wie in unseren Tagen, die irre gewordene Menschheit. Aber Glaube, Hoffnung und Liebe ersterben nie in der Tiefe der Menschenseele und da die alten Ideale schwanden ober nur ein Scheinleben führten in der Verehrung gewinnfüchtiger Priefter und dem gelehrten Apparat einer conventionellen Dichtung, so klammerte sich ber sehnsüchtige Ibeali= tätsdrang der Menscheit mit aller Macht an die neue Lehre, in welcher sie für ihre edelsten Kräfte eine Verwerthung, inmitten des graufen Schiffbruchs aller Gewalten und Mächte ben Glauben an ein über aller Vergänglichkeit ruhig dauerndes ewiges Wesen fand, das seine Vaterarme segnend ausbreitete und sich auch des Geringsten erbarmte. Alle die Tugenden, die mit dem Erlöschen ihrer Berfonlichkeit auch ihr Wirken in den Menschenherzen verloren zu haben schienen, sie flüchteten jett in den Schoof jenes Urgrunds alles Guten und alles Seins. Die Götterbilder ber Fides, ber Budicitia, ber Themis, sie fanken in den Staub, das Keuer erlosch auf ihren Altären, dafür erhob sich das Bild bes großen, erhabenen Gottes, in bessen Bügen die ewige Schönheit aller jener einzelnen Gottheiten vereinigt widerstrahlte, der ein Geift war und im Geiste angebetet werden sollte, deffen Tempel die Leiber der Menschen, deffen Altar ihre Herzen waren, auf welchem die reine, heilige, unverlöschliche Flamme brennen follte, das Feuer der Liebe, der thätigen Menschen= liebe! Wahrhaftig, ich finde es natürlich, daß wie Schiller die Rlage um das Versunkensein der poefievollen griechischen Götterwelt an= stimmte, so dermaleinst ein Dichter biefer größten, erhabensten Epoche der Weltgeschichte, jener in jugendlicher Schöne alle Seelen durch= glühenden Begeifterung fich erinnernd, ausrufen wird: Schone Belt. wo bist du? Rehre wieder!

Es begann die Herrschaft einer ethischen Monade. Wie die Gottheit im Himmel, so wohnt die Kirche, die liebende Bruder=

gemeinde hier auf Erden. Alles wird wieder persönlich, Alles wirkslich, benn in Allem waltet die Hand des lebendigen Gottes, der die Geschicke der Bölker und Individuen leitet und durch die verworsrenen Pfade zum Guten führt. An die Stelle des blinden finster waltenden Geschicks tritt ein anderes höchstes Princip, die ewige Borsehung. Eine hohe, segensvolle, civilisatorische Mission, eine reiche, ethische Vervollkommnung des menschlichen Gemüths war die Wirtung jener fast zweitausendsährigen Weltanschauung, deren dunkle Seite hier übergangen werden möge.

Omnis determinatio est negatio. War es nicht ein Jude, ber diesen Satz zuerst aussprach? Und war es nicht natürlich, daß er bei einem Juden zuerst zum Bewußtsein kam? War er doch ein Ausgestoßener, ein Verworsener, für den die thätige Menschenliebe bes Christenthums nur Haß und Versolgung hatte, ein Aussätziger, dem sie den Bruderkuß verweigerte! Und so wurde an ihm die Lehre von dem allliebenden, gütigen Vater, der seine Kinder um sich verssammelte und von ihnen nur verlangte: "Liebet euch einander, wie euch der Vater siebt", zu Schanden.

Omnis determinatio est negatio. So sprach die menschliche Bernunft durch den Mund Spinoza's, des größten Denkers seit Aristoteles. Der Sinn dieses Sapes ist, daß der Begriff der Perssönlichkeit den der Beschränkung in sich schließt, daß es also ein Widerspruch ist, ein persönlicher Gott, der zugleich ein unendeliches, allmächtiges Wesen, der Urgrund alles Seins wäre. Die Sterne erblichen, der Mond verlor seinen Glanz, einsam und verslassen sich wieder die vaterlose Menschheit auf dem öden Gestade des Lebens, eine Beute des Zusalls.

Und die alten Gegenfäße kehrten wieder. Wieder verkündeten moderne Sophisten, daß nur das Ich, der einzelne Mensch wahre Realität besiße, daß alles Uebrige Trug, Schein, Sinneskäuschung sei, der Sinnengenuß das allein Vernünstige, wieder erhob die Naturphilosophie ihre Stimme und lehrte, nur die Materie sei Gott, sie

sei allmächtig, ewigen Naturgesetzen unterthan, denen sie blind gehorche und der Menschengeist sei ein zufälliges Ergebniß ihrer Spiele.

Arme Menschheit, so ist benn bein Dasein ein ewiges Kommen und Gehen; eine eitle Selbsttäuschung hält bir die lockenden Ziele beiner heißesten Wünsche vor die Augen und wenn du sie erreicht zu haben wähnst, dann entführt der tückische Strom des Zufalls und der Vergänglichkeit deinem brennenden Munde den erquickenden Trunk.

Mit nichten. Und es fagte mit Recht Goethe von Spinoza, er sei ihm nicht atheus, sondern theissimus, nicht ein Gottesleugner, sondern einer, der das Göttliche in allem, im Sonnenstäubchen wie im Riesenballe der Weltkörper sehe.

Die Ibee des persönlichen Gottes war für Spinoza zu eng, zu beschränkt, zu anthropomorphisch! Seinem Denken war ein erhabeneres Bild aufgegangen, das unendliche All, mit seinen beiden Attributen, der räumlichen Ausdehnung und der Empfindung oder dem Denken. Er erschuf die Eine, wahre ewige Monade in seinem Geiste, dachte den größten Gedanken, den bis jest ein Mensch gedacht hat.

Aber nicht verloren war das Wirken des persönlichen Gottes. Da sein Walten begann, da lebten die Tugenden, die einst die Menschen geübt, als sie noch an ihr persönliches Dasein glaubten, fortan als christliche Tugenden, die dem ewigen Vater wohlgefällig seien; die bösen Naturtriebe allein hatten ihre Göttlichkeit verloren. So hatten sich die ethischen Kräfte im Menschen gestärkt, sie waren durch Uedung in sein Wesen übergegangen und er glaubte an diese Principien noch, da sie längst aufgehört, seine Götter zu sein. Sie überdauerten auch den Glauben an den persönlichen Gott.

Milber, edler und reiner war der Mensch geworden unter der Herrschaft des alleinigen Gottes, er bewahrte diese Eigenschaften, auch nachdem er den Glauben aufgab, und stellte sie in den Schutz eines hohen Ibeals, des Ibeals der Menschheit.\*) Jetzt erst fielen die

<sup>\*)</sup> Dem gemeinen Berftande offenbarte sich biese Bahrheit an bem Tage, wo er zu begreifen anfing, daß das Gute nicht um beswillen gut sei, weil Gott es gewollt, sondern baß Gott es wollen muffe, weil es gut sei. So ver-

Schranken, die bisher die Menschen gesondert hatten, vollends, jetzt enthüllte sich dem Blicke der Auserwählten eine Zukunft, in der alle Menschen ohne Unterschied der Geburt und des Glaubens zu dem Brudermahle der Liebe geladen werden sollten.

Und so darf benn heute jeder sich selber fragen: Vermagst du nicht, an die Existenz jener großen, sittlichen und geistigen Monaden zu glauben, die sich aus dem innigen Zusammenhang der Menschen ergeben, ohne die äußere kindische Anschauung, daß es wirkliche, persönliche Wesen sind? Sind dir die Tugenden der Gerechtigkeit und Treue, sind dir Vaterland und Ehre darum seere Namen, weil sie keine Gottheiten sind? Ist dir die Menschheit darum weniger ein göttliches Bild, ein Verein von Brüdern zu gleichem Schaffen und Streben nach hohen Zielen berusen, weil dir der kindliche Gesdanke des allsiebenden persönlichen Gottes versoren ist, der sie ehedem seitete und regierte, während sie jetzt durch eigene Kraft nach uns bekannten Zielen stets größerer Vollkommenheit vorandringen muß? Ober müssen nicht, wenn der Vater nicht mehr da ist, desto inniger nur die Brüder, welche Männer geworden, sich an einander ansschließen?

Ich breche hier ab — benn es wogt ein Meer von Gedanken heran, welche die Ibee der höheren Bolltommenheit dieser neuen Entwickelungsstufe in mir erweckt hat — und will nur im kleinen Bilde den Gang meiner Darstellung kurz und klar zusammenfassen:

Fides war einst eine persönliche Göttin; dann wurde sie eine christliche Tugend; heute ist sie eine menschliche Pflicht, um bereinst, wenn die Zeiten sich erfüllen, eine menschliche Eigenschaft zu werden. Doch darüber später, wo ich von der ethischen Entwicklung reden werde.

Nur von den Worten Goethe's, die ich diesem Abschnitte voran=

schwand das Persönlich-Willfürliche auch aus der monotheistischen Weltansicht und die Wenschen hörten allmählich auf, ihre Brüder zu verfolgen und zu verbrennen, weil der Gott der Liebe es wollte.

gestellt, will ich noch reden. Uns eines Folgelebens erfreun! Was heißt das anders als die Monaden in ihrem zeitlichen Zusammenhange überschauen und auffassen? Und wir bürfen dem ärgsten Materialisten und Egoisten getroft fagen: Dir ist Gins gewiß, dein eigenes Ich! Nun das ift ein Folgeleben, von dem jeder Augen= blick nur einen Werth und ein Verständniß hat durch den Zusammen= hang mit Vorher und Nachher. Das aber zugegeben, steht dies Ich auch in Busammenhang mit anderen Seelen, die es forbert oder hemmt, ist es in seiner Gesammtheit nur ein kleiner Ring einer unermeglichen Dieses Folgeleben der menschlichen Geister, es bildet die Seele der Menschheit, die fich stets breiter und harmonischer entfaltet und in die Tiefen des unbeseelten Weltalls einzudringen strebt. Diese große Monade, deren Theilchen du bist, sie begann zu leben in un= ermeßlicher Ferne der Vergangenheit, sie steuert zu unergründlichen Tiefen der Zukunft. Bermessen der, welcher zu sagen sich erkühnte: "Dort sind ihre Grenzen." Da, als der unorganische Stoff zuerst aus dem Todesschweigen bewegter Atome hervorzutreten und sich zu gliebern begann, da war er die volltommenste Monade; damals war eine Pflanzenzelle, eine Thierempfindung ein Unbegreifliches, nicht durch die kühnste Ahnung zu Kassendes. So große Bunder sie uns heute noch find, es tam das britte, höhere Wunder, der Menfch. Kein Thier vermag heute zu ahnen, was der Menschengeist ist ber Mensch ift dem Thier ein höheres Wefen, ein Gott. Und doch war eine Zeit, wo das Thier das höchste Wesen mar, wo es ein Gott war bem unbeseelten Stoff gegenüber.

Und morgen — an jenem großen Morgen ber weiteren Entwicklung, was wird dann die Menschheit sein? Keines noch so gewaltigen Geistes Ahnung leuchtet in jene dunkle Ferne: das Eine ist gewiß, sie wird ein höheres Wesen sein, als sie heute ist.

Das Folgeleben ist uns aufgegangen. Was die Wissenschaft sonderte, trennte, unterschied, um es im Einzelnen zu begreifen; schon beginnt es zu großen lebendigen Ganzen sich wieder zu vereinigen. Wir sehen neue, große Monaden überall erstehen und vor unserem

Bewußtsein immer klarere Umrisse gewinnen. Es sind wirkliche, entsfaltete, seelische Kräfte, an welchen wir alle theilnehmen, zu denen wir alle beitragen. Höre es, Egoist, armer Schwäßer und Erniedriger der Menschennatur, so viel vollkommener, so viel höher, so viel glücklicher kannst du werden, als sich größere Kreise deiner blöden Wahrnehmung aufthun, als sie für dich Wirklichkeit gewinnen, als du an ihrem Folgeleben dich zu betheiligen vermagst! Du kriechst im Schlamme, nur von dem Tried nach staubgeborener Nahrung geleitet, noch ist das sonnenhafte Auge an dir nicht entwickelt.

Große, lebendige Monaden enthüllen sich unseren Blicken, ihre Gestalt, ihr Leben wird uns täglich vertrauter und im gleichen Maße wächst unser Interesse, unser thätiger Antheil. Erhabene Wissenschaft, göttliche Kunst, heiliger Glaube an die Menschheit, ihr seid die Sonnen unseres Daseins! Eine Monade aber so groß, so ungeheuer, wie sie vordem von Niemandem gedacht war, ist dem philosophischen Blick der heutigen Denker aufgegangen, es ist das Leben des Geistes, oder der Empfindung, wie sie von dem Moment an da sie in der ersten unvollkommensten Thiersorm erzitterte, im Lause der Jahrtausende in stetem Zusammenhang sich sortpslanzte, sich selber stets vollkommenere Organe erschuf, um dereinst in verklärtester Gestalt in der Welt des in ihrem Siegeslauf eroberten und demüthig sich unterwersens den Stosses zu erglänzen.

So ist benn wieder alles Wahrheit und Wirtlichkeit geworden und mit Zuversicht darf die Menschheit nach der surchtbaren Krisis Faust'scher Verzweislungsqualen den Offenbarungen tünstiger hellerer Erkenntniß, größerer unmittelbarer Gewißheit entgegenschreiten. Diese Zuversicht, dieses beruhigende Gesühl, den wahren Weg durch eigene Kraft gefunden zu haben, sprach schon aus dem Munde des ersten, einsamen Verkünders der neuen Lehre, da er schlicht und einsach erklärte: "Ego non credo me optimam invenisse philosophiam, sed veram me intelligere scio." "Ich glaube nicht, daß ich die beste Philosophie erfunden habe, sondern ich weiß, daß ich die wahre erkenne." Die Reubelebung des Universums aber, sie hat

unser Schiller in den schönen, die große Entwicklung kurz zusammens fassenben Worten voraus verkündet:

Leben gab ihr die Fabel, die Schule hat sie entseelet, Schaffendes Leben auf's neu gibt die Bernunft ihr zurud.

Dieser poetischen Ahnung hat der große, erhabene Geist eine breitere und tiesere Begründung gegeben in einem Ausspruch, der dem Ablerblick seines philosophischen Denkens vereint mit der poetischen Intuition des Dichters seinen Ursprung verdankt und mit welchem ich schließe, da er den Grundgedanken dieses ganzen Abschnitts enthält:

"Sollte nicht von dem Fortschritte der menschlichen Kultur eben das gelten, was wir bei jeder Erfahrung zu bemerken Gelegenheit haben? Hier aber bemerkt man drei Womente:

- 1) der Gegenstand steht ganz vor uns, aber verworren und in einandersließend.
- 2) Wir trennen einzelne Merkmale und unterscheiden. Unsere Erkenntniß ist deutlich, aber vereinzelt und bornirt.
- 3) Wir verbinden das Getrennte und das Ganze steht abermals vor uns; aber jet nicht mehr verworren, sondern von allen Seiten beleuchtet.

In der ersten Periode waren die Griechen, in der zweiten stehen wir. Die dritte ist also noch zu hossen und dann wird man die Griechen auch nicht mehr zurückwünschen."

## XIV.

## Der ethische Inhalt des Entwicklungs= gesetzes.

Dag ber Cohn nicht gleich fei bem Bater, fonbern ein Beff'rer.

Goethe.



Eine stillschweigende Anerkennung bes Entwicklungsgesetes findet bei der Erziehung der meisten Kinder statt. Das Christfindlein, das die schönen Gaben bringt und den lichterflimmernden Weihnachts= baum anzündet, die reiche Dlärchenwelt, die mit der Frau Holle, dem Dornröschen, den gutigen Feen, den Wichtelmannchen, Rubezahl und wie sie alle heißen mogen das Entzücken ber Kinderwelt bildet, sind sie nicht dunkle, vieltausendjährige Erinnerungen einer längst vergangenen Vorzeit, die sich bei unseren Kindern in ihrer ersten Entwicklungsstufe wiederholt? Und die stille Thräne, die sich in das Auge der Mutter stiehlt, wenn der vernünftige Bater sagt: "Bir muffen jest unsere Rinder aufklären, mer das Chriftfindchen ift und von dem dummen Märchenglauben darf nicht mehr die Rede fein!" hat sie nicht etwas von dem tiefen Schmerz, der unsere Vorfahren mehr als ein Jahrhundert beschleichen mochte, da sie ihre gewaltigen, ihnen überaus theueren Götter, ihre fröhlichen Reigen auf blumiger Au, ihre Julfeuer aufgeben mußten oder nur heimlich und verstohlen, da wo das scharfe Auge der christlichen Briefter sie nicht erspähen tonnte, das Altehrwürdige, Festgeschlossene, Hergebrachte wieder erneuen und erwecken durften? Das Kind erlebt in feinen erften glücklichen Jahren jenes geheimnisvolle Dämmerweben; vernünftige Erziehung balt allerdings die dufteren Bilber, die angsterregenden Dämonen= und Gespenstersagen, benen schon blutige Opfer genug in heidnischer und christlicher Vorzeit gefallen sind, von ihm fern.

Un die Stelle dieses farbenreichen Wunderglaubens tritt bann bald der allliebende Bater, den sein anadenreicher Sohn zu offenbaren auf die Erde kam. Zu ihm faltet das Kind fromm feine Bandchen und betet, daß er die lieben Eltern gefund erhalte, daß er vor Unglud bas haus bewahren moge und ihm felber einen Schutengel fende, der ihm den guten Weg zeige, auf dem es in den Himmel gelangen könne. Und wenn es dann fanft entschlummert, dann halten an seinem Bettlein die Engel treue Wacht und ziehen still friedlich durch feine Träume, daß es im Schlafe felig lächelt und wenn es bem goldenen Morgen wieder die hellen Augen öffnet, seinen Eltern erzählt, wie glücklich es heute Nacht gewesen ift. Bald aber verlangt der treue Gott, der das Haus in seiner Obhut halt, im Unglück und Leiden den sanften Thau des Trostes niedersendet, auch von dem Kinde, daß es treu seine Pflicht erfülle, seine Rebenmenschen liebe, in Gebuld ausharre und jede Brufung ohne Murren hin= nehme, da fein dieffeitiges Leben nur eine Vorbereitung für ein besseres und glückliches Jenseits ist. Auch diese reine und schöne Lehre hat ihre dunkle Schattenseite und recht wohl erinnere ich mich noch, wie meine gute Mutter frommgläubig und ernft mir jum erstenmale von der Höllenstrafe erzählte, die die Bösen erwarte, wie ich die ganze Nacht nicht schlafen konnte und der Gedanke mich be= herrschte, daß ich im Jenseits unfehlbar in ein Sparöschen würde hineingeschoben werden, wie eins in unserem Schlafzimmer stand und daß dann Holz und wieder Holz würde zugelegt werden ohne Unterlaß. — Mit diesem Glauben durchleben wir den geiftigen Inhalt von anderthalb Jahrtaufenden.

Es kommt die Zeit — sie kam bei mir im vierzehnten Jahre — wo wir auch diese beseligende Weltanschauung in uns wanken und in Trümmer zerfallen fühlen. In unseren heutigen Verhältnissen sind es meist auch wieder die aufgeklärten Eltern, welche schon frühzeitig durch Anspielungen und Andeutungen den kritischen Proces vorbereiten, den sie bei ihren Kindern erwarten und der diese zu einer ganz veränderten Auffassung vom Werth und Inhalt des Lebens

heranreifen foll. Wenn nun der Bater fagt: "So lange fie Rinder find, muffen fie an der Religion festhalten, das ift die beste Stüpe und Anleitung zum Guten; später wenn sie vernünftig werden, können fie das alles entbehren und es wird die Einsicht ganz gewiß mit den Jahren kommen," so spricht er damit selbst jenen Broces aus, ben die Menschheit mit unzähligen Qualen und blutigen Hekatomben hat durchmachen müssen, da sie sich dem Gängelbande der Kirche und ber geoffenbarten Religion entriß und frei und felbständig, nur von bem Lichte ber Vernunft geleitet, ihre eigenen Wege geben wollte. Er fagt aber damit gleichzeitig, daß die Anabenjahre feines Rindes individuell jenen anderen großen weltgeschichtlichen Gang wiederholen, welchen von dem Auftreten des Chriftenthums an der Stelle der alten Naturgottheiten bis etwa zum sechzehnten Jahrhundert jener Theil der Menschheit, der der Träger der Cultur ist, gewandelt hat. Und wenn wir noch heute so viele aufgeklärte Menschen fagen boren: "Die Religion ift unentbehrlich; für philosophische, edle Menschen ja, da mag fie entbehrlich sein, aber für die große Menge wird fie immer ein nothwendiger Troft und Zügel fein," fo spricht diese Ansicht nichts weiter aus, als daß der Entwicklungsgang der Menschheit noch nicht so weit vorangeschritten ift, daß große Rreise bereits zur Antheil= nahme an einer neuen, zufünftigen Weltauschauung befähigt seien.

Der Gegensatz zwischen Glauben und Wissen, er trat in ber Weltgeschichte als ein heißer Kampf, als eine heftige Krisis auf. Und zwar bei den Auserwählten. Denn die Massen werden immer erst zuletzt von der Bewegung mit fortgerissen; dann aber wird die Bewegung unwiderstehlich. Diese weltgeschichtliche Krisis erneuert sich bei den auserwählten Individuen auch heute noch als eine schmerzliche kritische Periode. Sie ist der Hauptinhalt des großeartigsten Gedichts der modernen Literatur, des Faust.

Hier mögen einige allgemeine Betrachtungen über das Befen ber Entwicklung sich anschließen.

Noch gibt es Menschen, soie von dem frohesten Furcht= und Wahnglauben des ursprünglichsten Fetischbienstes beherrscht sind.

balt bar Hör vo er g h rioly irgend einer geplanten in dieser Hinschen ich vor in in dieser Hinschen ich höher, ir inven wir es also mit Menschen iem — welche auf der untersten welche auf der untersten in denen geblieben sind. Und warum denen man kaum den Namen

ne Schickfale der Menschen lenken —
wodern sie lebt fort in dem naiven
wodern sie bildet ein farbenschimmerndes
wunng die dunkelen Fäden der modernen
diesen Idenschen Bildern dagegen den tiesen
wustieins verleiht. Die dunkele Nachtseite
wilden Urgottheiten, die Dämonen und
denvalt des unerbittlichen Schicksals, welches
denichen sein Spiel treibt, sie treten immer
den zuent. Schon das mittelalterliche Bürgerthum
den Dummen Teusel lustig zu machen.

Renenthum protestirte die Menschheit gegen die Versaugewalten. Sie legte das Göttliche in die Tiese ich dem Einen höchsten Gotte, dem Inbegriff verschaft und Waltung der Welt. Die göttliche die Stelle des sinsteren Schicksals; die ethische Wenschen war seine Lebensaufgabe; wie dem its, so ward dem Christen das Diesseits eine dus der Vorbereitung zu dem wahren Leben in Das Uebergewaltige dieses persönlichen Gottes

befreite den Menschengeist von der Furcht vor den geheimen Natur= traften, es führte aber zu ben Berirrungen ber Mystit, welche, ber Schöpfung nicht achtend, ben bireften Weg zu bem Urgrund ber Dinge auffinden wollte, zu ber Ginseitigkeit ber Ascese, welche alles Irdische als Schein und Sündhaftigkeit abzutödten suchte, zu dem unlöslichen Conflitt zwischen der göttlichen Allgewalt und dem freien Willen des Menschen, beides unbedingte Postulate dieser Lehre, deren Unvereinbarkeit denn auch die furchtbare Prädestinations= lehre und damit in Zusammenhang die Ewigkeit der Höllen= strafen zum Dogma erhob, welche den Gott der Liebe als den graufamften Tyrannen und raffinirtesten Qualgeift erscheinen ließen. Alle diese finsteren so lange Jahrhunderte mit furchtbarem Druck auf der Menschheit lastenden Gewalten hat die Noth und die Zeit und die reifende Bildung mit energischem Ringen abgeschüttelt und es ist die driftliche Ethit als ein mit dem ganzen Bewuftfein ber heutigen Menschen innig verwachsenes Sittengeset allein übrig geblieben.

Zeigt sich in allem diesem nicht so recht das Wesen des Entwicklungsgesetzes, welches aus der dunkelen Mischung der Elemente allmählich das Trübe, Finstere, Verderbliche, Retardirende ausscheidet und nur das Gute, Edle, Vervollkommnungsfähige weiterträgt?

Gehen wir nun auf die Frage des natürlichen Grundes des Sittengesetzes und des sittlichen Handelns über, so liegt derselbe unzweifelhaft einzig und allein in dem Berhältniß des Ginzelmenschen zu der Gesammtheit und wir könnten demnach nur von Pflichten des Menschen gegen andere Menschen vernünftigerweise reden.

Es sind jetzt etwa zehn Jahre her, da ließ in Florenz ein lebenssatter Marchese an seine Freunde Einladungen ergehen zu seinem am anderen Tage stattsindenden Begräbnisse. Zuvor sollte ein Leichenschmaus gehalten werden. Zur bestimmten Stunde stellten sich die Freunde ein, es wurde ein Frühmahl gehalten, wobei recht lebhafte Gespräche geführt wurden, und nach Beendigung desselben trat der Gegenstand dieser Feier in den Saal, wo ein blumens

geschmückter Sarg bereit gehalten war, tödtete sich durch einen Pistolenschuß und wurde dann von den Geladenen zur letzten Ruhestätte hinaus geleitet. Alle diese seltsamen Borgänge waren in Florenz bekannt, der Marchese hatte selbst alle Borbereitungen getrossen, die Zeitungen erzählten davon und keine Justiz, kein Polizeibeamter sand sich bemüßigt, einzuschreiten. — Ich sühre diesen Fall nur an, um zu zeigen, wie grundverschieden unser Zeitbewußtsein gegen das der früheren christlichen Jahrhunderte geworden ist; noch vor hundert Jahren hielt man den Selbstmord sür das schwerste, ja allein unverzeihliche Verbrechen: aus dem mitgetheilten seltsamen Ereigniß scheint die Schlußsolgerung berechtigt, daß wir uns der antiken Anschauung wieder genähert haben, wornach dem Menschen das Recht zusteht, seinem Leben da ein Ziel zu sehen, wo es ihm gefällt, vorausgesetzt, daß keine Verpssichtungen gegen Andere, für die er leben müßte, dadurch verletzt werden\*).

Wir sind berechtigt, den Grund von aller Tugend in dem Familiensleben zu sinden. In ihm gewöhnt das junge Gemüth sich an Ordnung und Gehorsam, und die zarten Fäden der Wohlthätigkeit und Dankbarkeit, der Kinders, Elterns und Geschwisterliebe wachsen zu Banden, welche die süße Gewohnheit für eine Ewigkeit zu sestigen scheint. In dem Familienleben sind die sesten Wurzeln, welche uns mit dem Boden des Gemeindes, Bolks und Menschheitslebens verswachsen lassen und aus welchen der Stamm sich erhebt, der in seinen dustenden Blüthen und köstlichen Früchten die edelsten Säste dieser großen Gemeinschaft verarbeitet. "Es ist nicht gut, daß der Menschallein sei." Diese älteste Wahrheit hat alle Zeiten, in denen die Wenschheit sebte, ihre volle Geltung gehabt und aus ihr erblühten alle Tugenden, Borzüge und Geisteskraft der Menschensele.

Der Stamm ober Clan ift nur die erweiterte Familie. Die Autorität gehört dem Aeltesten, dem Patriarchen oder bem Erst=

<sup>\*)</sup> Um allen Migbeutungen meiner Worte burch Unvernünftige vorzubeugen, erkläre ich, daß es mir nicht im Entferntesten in den Sinn kommt, den Selbstmord zu vertheidigen ober gar zu billigen.

geborenen, dem sie von jenem übertragen wird. Noch tritt das indivisuelle Leben sehr zurück, der Einzelne geht in der Gemeinschaft auf, die ihn mit den Banden gleichen Wollens und Berlangens, gleicher Liebe und gleichen Hasses umschlingt. Ein Glied des Nachbarstamms zu tödten, ist kein Unrecht, bringt Ehre und kann heilige Berspflichtung sein.

Auf dieser Stuse beherrscht die Sitte den Menschen noch vollsständig. Tylor hat nachgewiesen, wie das Leben des Wilden ein viel unfreieres, viel vollständiger durch eine Menge von herkömmlichen Beschränkungen gebundenes ist, als das des civilisirten Menschen. Die meisten dieser Beschränkungen sind für uns durch ethische Motive durchaus nicht erklärlich. Bei den Australiern gilt es als schweres Berbrechen, seine in noch so entserntem Grade verwandte Cousine mütterlicherseits zu heirathen. Wie bei den Naturvölkern, so sind auch bei den Bauern und der Landbevölkerung die Bande des Herkommens viel straffer angezogen und die Stadtmüden, welche Bauern wurden, um freiere Bewegung zu genießen, haben sich jederzeit enttäuscht gestunden. Ein richtiges Bild von dieser vielsachen Beschränkung geben die Dorfgeschichten von J. Gotthelf und die Oberhofschylle von Immermann.

Diesen Entwicklungsteim des sittlichen Handelns müssen wir wieder mit dem unsicheren Tasten und Bewegen eines Menschen vergleichen, der zum erstenmale seine Gliedmaßen gebrauchen sernt. Vorsichtig, täppisch, unsicher, schwankend sind alle seine Bewegungen; er scheut sich, einen herzhaften Schritt zu thun, seine Griffe sind durchaus unselbständig — und viel Kraft verschwendet er nutzlos, während später mit dem hundertsten Theil der Kraft und ohne Gesahr des Fallens oder Missingens die geübten Muskeln alle die Verrichtungen aussühren. Richts Unsichereres, nichts Blöderes, nichts Hissores, als ein Bauer, der seinen gewohnten Verhältnissen entrückt ist.

Die Natur übt die ethische Kraft des Menschen in kleineren Kreisen, um sie allmählich für größere zu befähigeu. So wie sie heute verfährt, indem sie in dem Familienleben die Triebe der Sym=

melde bann geid; Beiten Tugenden ber Bater= fdui rerruhr fie auch von Anbeginn hin: bete ... Menichheit. ... de Behorsam des Rindes ift Bei fid Der frühesten, burchaus unselb= meedingtefte Unterordnung unter 311 frii . = Gerkommens ift die entsprechende .m.:nichaften. Wallenstein erprobte Ru: De abfurbeften Befehle gab; wenn aci: Die Imn gewährte er ihnen wieder unbewi. amaen Behorfam gegen feinen Willen fei: a felbst war oft erstaunt, wenn ich . Etrafe dictirte, die wie sich nachmals pa: ba' ::: welcher Ergebung und Resignation wahrend ein vierzehnjähriger in folchem lel. ... rationen, Betheuerungen und unwil-Auch in den Gerichts - Annalen find nii  $\mathfrak{T}$ . jung ungebildete Menschen wegen eines Bi grogen murden und daß fie in paffivem ...er Gleichailtigkeit kein Wort der Bertheidi= fd: .....ane dem Henkerbeile verfielen, wenn sich mi we .....e Stufe der fittlichen Entwicklung. Du . weichem die ruffischen Solbaten mit ihrem gri all ..... erheben. 3m politischen Leben gelanat biefe Di 3...... Ausdruck in dem bespotischen Staate. Furcht all ind die Motive des Gehorsams, der Sclave with erwürgen wird und ruffische Abelige, die mes pfablen ließ, riefen noch in den Folterqualen Ber rohe Menich,

mesmandrohung von Zuchthaus ober Tod von

bem Berbrechen abgehalten wird, gehört auch in unferen heutigen focialen Verhältnissen noch in diese Kategorie. Aber auch jene Bauern, meine lieben Landsleute, welche als Geschworene bei einer Gerichts= verhandlung über ihren Bürgermeifter fagen, der einen ber Ihrigen in schnödem Amtsmißbrauch hatte binden lassen und nächtlicherweile gefangen gehalten hatte und die vor der Berhandlung einander fagten: "Nein, unfer Burgermeifter, ber muß frei werden," und bann nach erfolgter Freisprechung ihrem Oberhaupte im Affisensagl felbst ein "Bivat Hoch!" ausbrachten — fie waren werth, die getreuen Unterthanen eines affprischen Despoten ober Regerhäuptlings zu sein, ber ihrer ein Dutend um einen Schluck Schnaps verhandelt hätte. Denn bas ift das ewige Zeichen dieses tiefften Standes bes moralischen Gefühls, daß der Sclave in seinem Mitsclaven die Menschenwürde nicht achtet, sondern daß alle, wie ein Haufen Sandkörner locker zu= sammenliegend, nur die Bflicht gegen ihren Despoten kennen, ber fie heute zu Ministern macht und fie morgen die Stragen fehren läßt oder ihnen die seidene Schnur schickt.

In religiösen Dingen offenbart sich diese Stuse durch angstwolle Observanz von unzähligen äußeren Gebräuchen. Denn ihre Götter erscheinen solchen Menschen nur als vervollkommnete Despoten, deren geringste Launen sorgsältigst zu beachten und die durch alle möglichen Ceremonien und abergläubische Furcht zu besänstigen und günstig zu stimmen sind. Abraham, der seinem Gotte seinen Sohn, Agamemnon, der seine Tochter opfern will, sind blutige Erinnerungen an diese älteste Religionsvorstellung, der unzählige Hekatomben unschuldiger Menschen bis ins achtzehnte Jahrhundert nach der Erscheinung des Friedensverkünders sind zum Opfer gebracht worden.

Und das sollte der Anfang sittlicher Entwicklung sein? Das ist er in der That gewesen und man vergesse nicht, daß es in dem Wesen des Entwicklungsgesetzes liegt, daß die folgende Stuse oft der vorhersgehenden durchaus unähnlich ist und oft nur das geübte Auge den Werdeproces und die inneren Fäden des Zusammenhangs zu erkennen vermag. Man muß eben diese vielsache Gebundenheit zum Theil

wie ein Geflecht von Stricken betrachten, welches die wilde, robe und blutgierige Gewalt, die ursprünglich in den Menschen wohnte und die sowohl vom Einzelnen gegen den Einzelnen, als von Stamm gegen Stamm wüthen konnte, bandigte, gahmte, beherrschte. In den Zeiten des sittlichen Verfalls Roms war selbst der wahnsinnige Cafarenbespotismus, ber in Rom die Ebelften hinschlachtete, eine Wohlthat für die übrige Menschheit, die statt der vielen Tausende von Beinigern und Blutfaugern doch nur Einem Ungeheuer zu bienen hatte. Der zurnende Gott, "ber da heimsucht ber Bater Sunden bis ins dritte und vierte Glied an den Kindern" — die furcht= bare Drohung der Seelenwanderung, des ewigen höllischen Feuers, die Blutrache, das heute noch bei neu entstehenden Gemeinschaften ailtige Lynchaeset: was sind sie anderes, als die erste, strenge Zucht, die mit eisernen Gewichten den raschen, wilden Trieb der Menschennatur bändigt: "benn immer war die Willfür fürchterlich." Und es fagt barum mit Recht Macaulay, gewiß ein Gegner ber furchtbarften Form des Despotismus, der Priesterherrschaft: It is better that mankind should be governed by wise laws well administered and by an enlightened public opinion than by priestcraft; but it is better that men should be governed by priestcraft than by brute violence.

Wenn ich sage, die Furcht und die strenge Gebundenheit seien die ersten und niedrigsten Motive des sittlichen Handelns, so will ich damit nicht gesagt haben, daß nicht auch schon andere, edlere Antriebe gleichzeitig mitwirkten. Sympathie, Kinder- und Elternliebe sind ja gewiß auf allen Stusen vorhanden und es ist, wie ich bereits S. 223 angedeutet habe, ein sittliches Empfinden auch dem Thiere nicht abzusprechen.

Aber es ist wohl zu beachten, daß das sittliche Bewußtsein dem Grade nach wächst, je größere Kreise es umschlingt, je mehr Menschen von demselben durchdrungen werden und gegen je größere Kreise von Menschen dasselbe Verpflichtungen auferlegt. Ich habe dasselbe früher definirt als das Theilbewußtsein, welches dem Menschen

aufgeht. Kommt es nicht auch heute noch oft vor, daß ein guter Familienvater seinen Kindern zu Liebe irgend eine Niederträchtigkeit und Schädigung seiner Nebenmenschen sich zu Schulden kommen läßt und sich noch etwas zu Gute darauf thut, daß er für sein Fleisch und Blut einen schlechten Streich ausgeführt? Wie viel höher steht nicht der Wirth zum goldenen Löwen in "Hermann und Dorothea", der von warmem Bürgersinn durchdrungen eifrig darauf bedacht ist, das Wohl des Städtchens, der Gemeinde, welcher er angehört, zu fördern und dem keine Mühe, keine Arbeit zu viel ist, wo es das Gemeindeinteresse gilt. Noch viel höher, wenn auch vom Vater unverstanden und darum schüchtern im Busen verwahrt, erhebt sich das vaterländische Gefühl Hermanns, das endlich, wo er das Ziel seiner Wünsche erzreicht hat, in den stillen muthigen Worten sich äußert:

Dies ift unfer, fo wollen wir fagen und fo es behaupten.

Am höchsten steht freilich der Richter, der Weltbürger, den selbst ber Geistliche mit Bewunderung anschaut und in dem er einen Josua oder Moses zu sehen glaubt.

So mussen wir denn ins Auge fassen, wie ein für seine Familie oder auch seinen Stamm freudig sich aufopsernder Mensch, dessen sittliches Leben also in diesem engeren Kreise ein schon viel vollstommeneres ist, in Betreff seiner Pflichten gegen das größere Ganze noch höchst mangelhaft empfinden kann und darum durch die Furcht gezügelt werden muß.

Nächst dem Gesühl der Furcht vor der Autorität und der instinctiven Gebundenheit durch das Stammesdewußtsein erwacht dann als ein zweites viel höheres sittliches Motiv das Gesühl der Ehre mit seinen verschiedenen Aeußerungen als Streben nach Billigung, Auszeichnung, Scham wegen einer Beschimpfung oder eigenen Schwäche u. s. w. Es ist nicht mehr der physische Zwang, sondern die moralische Wirtung, welche die Gesammtheit auf den Willen des Einzelnen ausübt, und so dessen Theilbewußtsein in viel sebendigerer Weise anregt und in ihren Dienst nimmt, als die Furcht es vermöchte. Hier entsteht die heilsame Aussicht der Sitte, von welcher

das Sittliche den Namen hat, und die tausend Dinge verbietet, die durch kein Gesetz verhütet werden können.

Dieses Gefühl wird auch schon unter der despotischen Regierungs= form rege, freilich noch fehr unvollkommen und getrübt. Der Despot erscheint aber als die Incarnation, der Stellvertreter des großen Gangen und ber Beifall, die Ehren, die er fpendet, fie gewähren eine hohe Auszeichnung, fie find baber bas Ziel bes ehrgeizigen Strebens. Ein Zopyrus, der sich gräßlich verstümmelt, um den Beifall feines herrn zu gewinnen, moge als Beifpiel dienen. Und wenn der französische Marschall Fabert auf seinem Denkmal in Wes noch heute von sich rühmt: Si pour empêcher qu'une place que le roi m'a confiée ne tombât au pouvoir de l'ennemi, il fallait mettre à la brêche mon bien, ma famille et ma personne, je n'hésiterais pas un moment à le faire, so spricht er eben damit aus, wie das Gefühl der Ehre und der Hingebung den Menschen so durchdringen tann, daß alle übrigen fittlichen Regungen und natürlichen Bflichten dabei zurücktreten. Und die Worte Beine's in den beiden Grena= dieren: Was scheert mich Weib, was scheert mich Kind u. s. w., sie find der rohe Ausdruck deffelben Gefühls.

Wenn Tacitus sagt: "Die Tugenden werden in jenen Zeiten am willigsten gepflegt, wo sie am meisten geschätzt werden" so spricht er in einsach-klarer Weise die Wirtung und Kraft dieses sittlichen Princips aus. In den großen Zeiten des Alterthums war das Volk das höchste Ziel der Bestrebungen, die Bürgertugend die höchste von allen Tugenden; die Kränze der olympischen Spiele, die Lorbeerstränze und Mauerkronen der Römer erweckten einen Wetteiser, der die edelsten und vortrefslichsten Menschen zu den größten Thaten begeisterte. Als nun aber später mit der Verderbniß eine falsche Schätzung der Güter des Lebens einbrach, als Reichthum, Sinnengenuß, Beisall der Wenge hauptsächlich geachtet und geehrt wurden, da mußte die antike Tugend verschwinden, weil ihr der günstige Boden sehlte. An ihre Stelle trat die christliche Tugend, welche die schrosse Sonderung der Nationalitäten durchbrach und die Wenschen

alle als gemeinsame Kinder Gines Baters auffassend, die Berpflich= tung der allgemeinen Menschenliebe anerkannte.

Das Gefühl der Chre ift einer unermeglichen Entwicklung fähig. Wenn wir dasselbe als eine Wirkung der Gesammtheit auf den Gin= zelnen auffassen, so ift boch wohl einleuchtend, daß mit zunehmender Erleuchtung, fittlicher Vervollkommnung ber Menscheit überhaupt auch die Anforderungen und Verpflichtungen, die an den Einzelnen gestellt werden, sich steigern muffen. Wenn noch heute gesellschaft= liche Normen fo vielfach über bem Gefühl ber mahren Ehre fteben, daß 3. B. ein durch betrügerischen Bankerott bereicherter Raufmann höher geschätzt wird, als der ehrliche Arme, daß der Verführer, welcher den schwerbeleidigten Gatten im Duell erschieft, gesellschaft= lich volltommen gerechtfertigt erscheint, daß ein Weib, welches in talter Rotetterie das Lebensglück eines Menschen zerbricht, auf Achtung Anspruch machen barf, während man einem armen Mädchen einen burch die reinste und edelste Liebe verschuldeten Kehltritt niemals verzeiht — wer kann sie alle aufzählen, die monströsen und widernatürlichen Sagungen des Gefetbuches der fatten und folventen bürgerlichen oder der privilegirten adeligen Moral? — so muß wohl auch bem Blindesten flar werden, daß diese trübe und unlautere Schätzung des fittlichen Handelns noch einer bedeutenden Reinigung und Berbesserung fähig ift, und daß dann diese sich auch in der höheren Anforderungen der Ehre sich willig unterordnenden Lebens= führung des Einzelnen nothwendig geltend machen wird. Der Weg auf welchem die Vervollkommnung der sittlichen Idee sich vollzieht, ist ein mannigfach verschlungener, oft sehr langsamer: wenn heute in Amerika feile Richter, betrügerische Beamten unter die smart men gerechnet werden, so wird die Unerträglichkeit der durch die allgemeine Corruption herbeigeführten Zustande das öffentliche Gewissen entweder wachrufen und die gefährdete Gesellschaft die Schale des Rorns und der Schmach wieder über die straflose Niederträchtigkeit ausgießen — ober ber Staat wird seinem Untergang zueilen.

Das erleuchtete öffentliche Urtheil bildet eine ben Willen des

Einzelnen durch das Gefühl der Shre richtende und bestimsmende Kraft. Dieses öffentliche Urtheil wird von Jahrhundert zu Jahrhundert aufgeklärter und erleuchteter; stets aber wird es eine gewisse mittlere Größe der gerade herrschenden sittlichen Durchschnittsbildung nicht überschreiten. Da tritt denn ein anderer Factor auf, das sittliche Handeln der edleren, höheren Menschen, welche die Ansorderungen der idealen Shre durch ihr eigenes Beispiel erhöhen, sei es daß sie in freudiger Opferwilligkeit das Gemeinnützige förbern, sei es daß sie dem öffentlichen, irregeleiteten Urtheil kühn die Stirne bieten: non civium ardor prava judentium mente quatit solida oder Guizot, der der tobenden und schreienden französischen Abgeordnetenkammer die Worte entgegen schleudert: "Vous pouvez ébranler ma voix, mais non mon courage!" Solche Männer üben eine mächtige Gegenwirkung auf das öffentliche Urtheil aus und versleihen demselben schließlich höhere Kraft und Erleuchtung.

Das britte und höchste sittliche Motiv ist die Liebe. Sie ist das große Princip der Schöpfung; wie in der physischen Welt Anziehung und Abstoßung, so herrscht in der geistigen Liebe und Haß und schon Empedotles schrieb diesen beiden Principien die Kraft zu, streng die Grenzlinien aller Wesen zu bestimmen. "Durch den Haß, sagte er, vereinzeln sich die Dinge, jedes Wesen bleibt, was es ist; durch die Liebe verbinden und vereinigen sie sich". Das Wesen der Liebe ist Ausgeben eines Theils des armen, beschränkten Ich, Antheilznahme an anderem, fremdem Leben, wodurch ungleich höheres Spiel und Bethätigung der Kräfte erwacht oder wie unser Dichter es in vunderbarer psychologischer Wahrheit gesagt hat:

Es schauert vor ber Lieb ein Herz, Wie Leben schauert vor bem Tob, Denn, wo die Lieb' erwachet, stirbt Das Ich, ber bunkele Despot. Du laß ihn sterben in bem Tob, Und athme frei in Morgenroth!

Es ist also das Wesen der Liebe recht eigentlich das Erwachen und Erstarken des Theilbewußtseins.

Hier wie in Allem geht die Natur von dem Einfachen zu dem Zusammengesetzen über; diese Seite der Entwicklung verleugnet sich nirgends. In dem Familienleben, ohne welches es keinen wahren Menschen gibt, entwickelt sie zunächst Freundschaft und Liebe, kindeliche und väterliche Zuneigung und damit die Wurzel aller Tugenden. Erst nachdem die ethischen Triebe in dieser kleinen Sphäre erweckt und befriedigt sind, vereinigt sie mehrere, indem sie ihre Gefühle auf das allgemeine Glück der glücklichen Familien richtet, welche das Gedeihen eines Volkes ausmachen: anderenfalls ist dieses Gedeihen nur Schein.

Das Familienleben ist demnach die Wurzel und der Ausgangs= punkt jeder sittlichen Veredlung. Außer ihm hat der Mensch keinen Antheil an Baterland und Menschheit. Es ist nicht zu begreisen, wie Jemand sein Vaterland lieben kann, der in ihm nichts liebt oder zu lieben hat. Wer lieben will, muß mit seinem Nächsten ansangen und ist die Liebe, welche er zu ihm hegt, nicht innig und tief, wie könnte er das lieben, was weit von ihm entsernt ist und von dessen Existenz er nur eine schwache Vorstellung hat? Der abstrakte Pa= triotismus steht auf gleicher Stuse mit dem abstrakten Kosmopoli= tismus, der überall zu Hause ist, weil er nirgends eine Heimat hat.

Daß mit der Liebe auch der Haß Fundament der höchsten Sittslichkeit ist, das werden schwachmüthige Seelen nicht gerne hören wollen und doch ist es so; wer nicht hassen kann, kann auch nicht lieben, diese beiden Fähigkeiten machen die ganze Bewegung unserer Seele aus.

Montesquien sagt: "Es gibt nichts Stärkeres und Gewaltigeres als eine Republik, in welcher man den Gesetzen gehorcht, nicht aus Furcht, nicht aus Vernunstgründen, sondern aus Leidenschaft; denn alsdann vereinigt sich mit der Kraft einer guten Regierung das ganze Ungestüm der Partei." In diesen Worten gibt der große Weise einen modernen Maßstab für das Verständniß antiker Vershältnisse; es liegt darin zugleich die Anerkennung, daß je kleiner der Kreis ist, den wir mit unserem Gemüth umfangen, um so gewaltiger

bie Hingebung ist. Die antiken Bölker entwickelten innerhalb ber nationalen Sonderung den ethischen Menschen; die Hingabe war eine unbedingte, wie ja natürlich, da die Vernichtung des Staates gleichbedeutend war mit Vernichtung von Hab und Gut, Leben und Freiheit der Einzelnen. Sparta und Rom sind Beispiele der uns begrenzten Forderungen, die das Volk an den Bürger stellte, die aber in den guten Zeiten auch freudig und rückhaltlos geleistet wurden.

Die Liebe zur Menschheit, die Achtung und Anerkennung der Menschenwürde auch in dem Fremden, auch in dem Todseinde ist die spätaezeitigte Frucht des Christenthums. Es genüge hier die hohe Lehre der Humanität, welche im achtzehnten Jahrhundert von ben ebelften Repräsentanten der Menschheit geglaubt und gepredigt wurde, anzudeuten. Sie ist die mahre Religion der Rukunft und ist bestimmt, zu ethischer Vervolltommnung des Einzelnen Alles das zu verwerthen, mas je ein Mensch Großes, Ebles, Menschenwürdiges gedacht, gewollt ober gethan hat. Rur auf ben Gegensatz bieses sittlichen Bewußtseins zur nationalen Beschränktheit will ich kurz hinweisen. Die geschichtliche Erscheinung, daß es Bölter gegeben bat, welche als Träger einer menschheitlichen Idee ihre politische Existenz gefährdeten und aufs Spiel setten, hat in dem Judenvolke seinen ersten Beleg. Das größte weltgeschichtliche Ereigniß der neueren Beit, die Reformation, wiederholte diese Erscheinung bei dem deut= schen Bolte, das die Befreiung des Menschengeistes mit zweihundert= jährigem politischen Unglück erkaufte. Darf vielleicht die französische Revolution — trop Blut, Greueln, Parteizerriffenheit, Herrschaft der unebelften Elemente in ihrem Gefolge - für die französische Nation den gleichen Anspruch erheben? Einer unserer gewaltigften Denker, Rant, wollte nie den Glauben an dieselbe aufgeben, mahrend Rlovftod und Schiller sich unwillig von ihr abwandten.

Von Familie zu Stamm, von Stamm zu Bolt, von Volt zu Menschheit läutert und erhöht sich demnach das sittliche Bewußtsein, erweitern sich die Pflichten in stets ausgedehnteren Kreisen, erwächst

aber zugleich dem Einzelmenschen höhere Kraft, die sich in der Theilnahme an den höchsten Interessen, in dem Bewußtsein, an den großen Aufgaden und Zielen der Menschheit mitzuarbeiten, in der Erkenntniß, daß auch die nationalen Formen einer großen Harmonie zustreben, manifestirt.

Ist denn aber sittliche Vervollkommnung wahrhaft und wirklich ein wesentlicher Bestandtheil des unleugbaren geistigen Fortschritts der Menschheit? Und widerspricht dieser Ansicht nicht die Thatsache, daß die meisten historischen Völker notorisch von ihrer sittlichen Höhe, Kraft und Reinheit herabgesunken sind in Weichlichkeit, Genußsucht und Entsittlichung?

Die Bölker gehorchen auch, wie die Individuen, dem großen Gesetze ber Natur und alles Lebenden, welches nach jugendlicher Triebtraft, männlicher Arbeit und Anstrengung zu der Schwäche des Greisenalters und endlicher Auflösung führt. Aber was die Nation als folche geleistet, das ist der Menschheit im Großen nicht verloren, es tommt ihr als neue treibende Kraft, als eine errungene Vervoll= tommnung ber Ginzelnen ichon zu Gute und wenn nun bem großen geschichtlichen Gesetze gemäß eine andere Nation in den Vordergrund tritt, um ihre Anlagen und geistigen Eigenthümlichkeiten zu verwerthen, fo muß diese allerdings sei es auf politischem, sei es auf rein geisti= gem Gebiete die Herrschaft üben; allein sie ist dann selbst nur Repräsentantin der Menschheit, sie arbeitet an deren Aufgaben weiter und zieht die anderen Bölfer in den Strom ihrer Thätigkeit mit fort. So gewinnt denn die sittliche Kraft selbst eine erhöhte Energie, indem an die Stelle der Ermatteten stets ein lebensfrisches un= erschöpftes Glied der Reihe tritt und das Hinfiechen in beschaulicher Rube ober erstarrter Thatenlosigkeit, wie es das Schicksal der orien= talischen Bölker war, verhütet. Schwinden dann auch die Ramen der Bölker aus der Geschichte, ihre Wirkung dauert fort und ihre Nachtommen schließen sich als neuer Stoff ben immer wechselnden, manniafaltigen Lebensformen an. So allein wird uns der Proces der Entwicklung und Vervollkommnung der Menschheit verständlich; von den zahlreichen, wunderbaren Anlagen der Menschenseele gewinnt eine jede die geeignete Zeit zu ungehemmter, günstiger Entfaltung.

Wie die stets wachsende Mannigfaltigkeit in erhöhter einheitlicher Wirkung das Grundwesen aller Entwicklung ift an ben organischen Wefen, an ben Staaten und Bolfern, an ben Erzeugnissen der Kunft u. s. w. springt dieser Sat in die Augen so muß es auch auf dem Gebiete des Sittlichen sein. Die Motive bes sittlichen Handelns waren in den ursprünglichen Ruftanden der Menschheit wohl sehr einfache. Die Gegenfäte von haß und Liebe, Born und Furcht, Neid und Mitleid, einfachste natürliche Affette in unvermittelter Aufeinanderfolge, wie wir sie auch bei den Thieren an= nehmen müssen, beherrschten die Menschenseele. Wilde Robbeit äußerte sich als Zerstörungslust — noch überall, selbst in amerikanischen Ur= wäldern habe ich die Bemerkung gemacht, daß je rober und tückischer ein Mensch ift, um fo größer fein Sag auf die grünen Balbriefen, fagt F. v. Löher — das Beherrschtsein vom Augenblick läßt Neugierde, Kurcht, Born, Liebe, rasch abwechseln, wie wir es heute noch bei Kindern und Wilben wahrnehmen.

Die Harmonie der sittlichen Motive ist die wahre Kunst des Lebens, die höchste und schwerste Kunst, aber auch das Kennzeichen aller Tugend: Maß zu halten in allen Dingen! Sophrospne nannten es die Griechen. Zum Uebermaß gehört Fülle, Kraft, zum Gleichsmaß aber das was diese Fülle regelt, ordnet und sie dadurch zu einheitlicher Wirkung besähigt, während sie sonst sich selbst zerstört.

Ich habe die sittliche Vervollkommnung so dargestellt, daß zuerst kleinere und dann immer größere Kreise die Individuen zu vollkommenerer, harmonischer Mitwirkung, Unter- und Einordnung heranzüchten. Wer die Gemeinde bestiehlt, um seine Familie zu bereichern, der gilt bei uns als ein schlechter Mann: dagegen ist unser sittliches Zartgefühl bereit den zu absolviren, welcher den Staat etwa durch Schmuggeln u. s. w. bestiehlt. Den ungerechten, bestechlichen Richter verachten wir; in anderen Staaten saßt man die Sache als eine nothwendige Ausbesserung der unzureichenden Besoldung — die Bei-

spiele ließen sich in Unmasse häusen, wie die Verpslichtungen schwächer erscheinen, je größer und abstracter die Gemeinwesen, denen gegenzüber sie eingehalten werden sollen. Und doch liegt die Größe und Stärke der sittlichen Motive in unserer Brust hauptsächlich in dem Zusammenhange mit jenen weiten Kreisen; eine Aufsassung, von deren Wahrheit sich jeder leicht überzeugen kann durch solgende Betrachtung: Geschieht uns durch die Gemeinde ein Unrecht, so appelliren wir an den Staat; werden unsere Wenschenrechte durch den Staat gekränkt, so appelliren wir an die Menschheit. Das höchste Ideal sittlicher Vollkommenheit wäre, das in diesem Beispiele erwiesene negative Rechtszbewußtsein in das positive Pflichtgefühl zu verwandeln und bei allem was wir thun stets des Zusammenhangs mit dem großen Ganzen eingedenkt zu bleiben. Von dieser Vollkommenheit sind wir freilich noch weit entsernt, hier haben wir nur die Beispiele der Auserwählztesten als Borbilder.

Die Mannigfaltigkeit der Verpflichtungen in unserem vielver= schlungenen modernen Leben gibt der Reflexionsthätigkeit auch in unserem sittlichen Handeln ein bedeutendes Uebergewicht. Daß dabei vielfach das unmittelbare, durch feine Rücksicht aus der Bahn gelenkte Sandeln Noth leidet, ift zweifellos und Diefes durch Reflexion angefrantelte und zerfressene Gleichgewicht zwischen dem handelnden und benkenden Menschen ist der Gegenstand einer der großartigsten Tragödien der Neuzeit — Hamlet. Und doch ist dies Reflektiren zugleich eine Bürgschaft der sittlichen Bervollkommnung; denn es ist das Gebiet ber Ausgleichung bes Widerstreits ber mannigfachsten Pflichten — was nicht in unsere Seele reflektirt, das existirte ja für uns nicht. Die Sicherheit des edleren Handelns wird dadurch gewonnen, daß unser Wesen allmählich die durch Reflexion eingegebene Richtung beibehält und sich diese demnach fortpflanzt und verewigt. Es sind also auch hier die beiden Kräfte des Idealismus und des unbewußten Lebens thätig, von benen ich bemnächst zu reden habe; ber Idealismus erringt und das unbewußte Leben bewahrt.

Belcher Gewinn aus diefer Auffassung für die Erziehung sich

ergibt, ist wohl Jedem einleuchtend. Aufgabe derfelben muß es sein, aus der unzähligen Fülle der Motive, die in der Menschenseele vorshanden sind, die heilsamen auszuwählen, sie zu verstärken durch Ansregung von außen her, die gefährlichen und überwuchernden auszusmerzen, ihnen die Kraft zu benehmen durch das Erstarken der übrigen, das schöne Gleichgewicht und Gleichmaß aller Anlagen herzustellen, den jungen Menschen in rechte, anregende Beziehung zu setzen mit den großen Kreisen, denen er angehören soll. Die wahre Aufgabe der Erziehung ist, sich selbst entbehrlich zu machen; ihre Ziele sind Selbständigkeit, Klarheit und Sicherheit des Handelns; indem sie ihren Zögling zur Harmonie mit den großen Krästen welche die sittliche Welt beherrschen heranentwickelt, fördert sie gleichzeitig diese großen Harmonieen und besestigt die Sittlichkeit in dem Einzelnen welcher durch Abirren vom rechten Wege in seinem innersten Wesen zerstört würde.

Die Entwicklung ber Sittlichkeit beruht auf dem gesteigerten sittlichen Verständnisse und auf der fortgesetzten Uebung ber Tugend. Es gibt Menfchen, benen Ehre ein Wort, Liebe eine Sinnenlust, Tugend eine Chimare ift: die ebelften Motive bes Handelns sind ihnen nicht einmal verständlich. Andere gibt es, die gerne recht handeln möchten, sich aber zu schwach fühlen, den Bersuchungen zu widerstehen. Daß nach diesen beiden Richtungen die Welt voranschreitet, wer wollte es leugnen? Man bedenke doch nur wie felbst in den Kriegen, wo doch die furchtbare elementare Natur= traft allein zu herrschen berufen ist, die humanität zu walten be= gonnen hat und wie das Zeitbewußtsein die Interessen ber Bolter so solidarisch verbunden fühlt, daß eigentliche Eroberungstriege wohl für immer unmöglich geworden find. Bas aber in den großen, all= gemeinen Kreisen zu so entschiedener Geltung gelangt, das muß vorher schon in den einzelnen Elementen sich vorbereitet haben, d. h. auch die Menschen des Jahrhunderts sind besser, milder, gesitteter, humaner geworden als die früheren.

Der armste und traurigste Mensch ist der Egoist und Thörichteres

aibt es nicht als die Definition der Tugend, welche die französischen Materialisten des 18. Jahrhunderts gaben: "Das wohlverstandene Gewiß das wohlverstandene Interesse aber nicht des Interesse!" Individuums, sondern der größeren und allgemeineren Kreise, als beren Theil sich das flüchtige und vergängliche Einzelwesen fühlt und erkennt! Was das Thier schon in dumpfem Instinkt thut, indem es für seine Nachkommenschaft sorgt, indem es für den Schwarm, die Herde arbeitet und kämpft, das ist in der Menschheit zu mehr oder minder aufgeschlossenem Bewuftsein gelangt. Gin ungeheueres Rapital ift das geistige Besithum der Menschheit, Jeder vermag sich davon soviel anzueignen, als er Kraft und Befähigung besitzt und schon dieses Erwerben ist eine sittliche That, erhöht ihn über den ärmlichen, rein sinnlichen Standpuntt, auf dem fo viele zu fteben glauben, obgleich fie sich für schlimmer ausgeben, als fie find. Denn bas ift die Kraft unserer modernen Entwicklung, daß Jeder nur so für sich etwas erreichen kann, indem er für das Ganze wirkt. Der Advokat, der rhetorisch an die edlen Empfindungen, die er selbst nicht kennt, appellirt; der Chrgeizige, der wissenschaftlich arbeitet, etwa um einen Orden zu erlangen, der reiche Mann, der einen Theil seines Bermögens hingibt, um von sich reden zu machen, der Geiftliche, welcher die erhabenen Lehren des Chriftenthums predigt, ohne fie felbst zu befolgen — fie find alle in gewissem Sinne Heuchler, ich gebe es zu, da ihnen die Hauptsache, die Wahrheit und Lauterkeit der Gefinnung, fehlt, aber sie müffen doch das Gute fördern, dem Allgemeinen ihre Kräfte widmen, wenn auch ihre Absicht eine durchaus egoistische ist. Un dem Tage, wo sie dies mit Freude und innerer Ueberzeugung thäten, wäre ihnen das Wesen der Tugend und das sittliche Verständniß aufgegangen und damit auch das wahre Glück. Denn je mehr der Mensch die Beschränktheit seines eigenen engen Wefens aufgibt, je mehr er im Großen und Ganzen lebt, um so bedeutender, sittlicher und um so glücklicher wird er auch.

Indem ich nun vom naturwiffenschaftlichen Gesichtspunkte aus auch die ethische Entwicklung des Menschen durch die Analogie des

einsachen organischen Werbens verständlich machen möchte, stelle ich die ersten menschlichen Gemeinschaften den gleichartigen, zusammenhängenden, in ihrer Einzelerscheinung selbständigen und doch durch das Gemeinleben bedingten Zellen an die Seite. Jede dieser Zellen hat ein Sonderbewußtsein, jede vermag für sich einen neuen Stock zu bilden und doch sührt die Gesammtheit auch wieder ein durchaus gemeinsames Leben. Dies entspricht der dumpfen instinktiven Familienund Stammgenossenschaft der primitiven Menschen.

Höher gegliederte, feiner ausgebildete Organismen haben ein Centralleben und Centralbewußtsein. Das Gefühl, welches die Theile solidarisch verbindet, sie in innige Wechselwirkung versetzt, sie alle an der Erhaltung des Ganzen betheiligt, möchte ich mit dem sittlichen Leben des zur Volksgenossenschaft gehörigen Menschen vergleichen. Je inniger der Zusammenhang und die Wechselwirkung, desto gestünder der Organismus. Das ausgebildetere Empsindungsvermögen und die durch Uedung gewonnene Raschheit der Bewegungen haben ihre Analogie in der erhöhten sittlichen Erkenntniß und der aus der Gewöhnung entstehenden Vervollkommnung des sittlichen Handelns.

Diese Stuse des ausgebildeten höheren Organismus haben wir in dem Staats= und Bolksleben des Alterthums zu erkennen. Das nationale Centralbewußtsein war so stark, vermochte die Bürgertugend so in Anspruch zu nehmen, daß primitivere ethische Pflichten das durch ganz aufgesogen wurden, wie denn das Alterthum einstimmig die spartanischen Mütter, die römischen Herven, die ihre Söhne opferten, Timoleon u. A. preist. Aber schon der größte Denker des Alterthums, Aristoteles, wirst die Frage aus, ob Bürgertugend und Menschentugend dasselbe seien, d. h. ob der vollkommene Bürger auch der vollkommene Mensch sei und er verneint dieselbe. "Denn, sagt er, der Staat bestehe aus einer Menge ungleichartiger Theile, also könne die Tugend aller Bürger nicht eine sein; ebenso müßten die Tugenden des Beibes, des Knaben, des Sclaven als abhängiger Wesen andere sein, als die des vollkommeren Nannes; letzterer

könne sich überhaupt nur da entwickeln, wo der Bürger Staatsmann sei und Antheil an der Regierung habe."

Die Volksindividuen, welche sich einander nähern, mit ihren Kräften auf einander wirken und eine künstige große Einheit ans bahnen — die Einheit der Menschensamilie — bilden die natürliche Grundlage der dritten und höchsten sittlichen Vervollkommnung. Die Vereinigung der Völker unter dem römischen Scepter, das Aufstreten und die Herrschaft der christlichen Religion, die unklare Gährung und das politische Chaos des Mittelalters; sie waren die vorsbereitenden Stusen für das erwachende Gemeingefühl der Menschheit. Dem einis Romanus sum stellt sich zuerst das Wort "Ich bin ein Christ" entgegen, welches sich in weiterer Entwicklung zu seinem wesentlichen Inhalt "Ich bin ein Mensch" läutern sollte.

Wenn nun jenes große Gemeingefühl sich von Jahrhundert zu Jahrhundert erhöht, wenn große allgemeine Interessen — Handel und Verkehr, Wissenschaft und Kunst, religiöse und sittliche Grundsanschauungen — bereits heute ihre mächtigen Bande um die Völker schlingen, so sind wir wohl zu der Hossung berechtigt, daß diese große und mächtige Kraft sich dermaleinst zu einem wunderbaren Centralbewußtsein, der Seele der Meuschheit, steigern und daß diese durch die Organe der Volks-, Stammes- und Familiensonderungen hindurchdringend nicht nur die Kraft und die Einsicht, sondern auch die sittliche Volksommenheit des Einzelnen in ungeahnter Weise erhöhen werde.

"Noblesse oblige", das alte Privilegium der aristotratischen Geschlechter wird zum Adelsbrief der Menschheit werden. Das Wort: "Du bist ein Mensch" wird dermaleinst, ich bezweiste es nicht, das stärkste Motiv zum edlen Handeln und die wirksamste Abschreckung vor gemeiner und entehrender Gesinnung sein.

Das maßvolle und uneigennützige Thun, das wahre Gepräge bes sittlichen Charafters, wird immer mehr die Eigenthümlichkeit der menschlichen Natur werden; die großen Harmonieen, die sich aus dem Zusammenklingen sovieler ehedem gesonderter Gemeinwesen herausbilden, müssen nothwendig auch auf den Einzelnen ihre Wirkung üben und die Werthschäung seines Lebens nur in die Uebereinsstimmung mit dem mächtigen Fortschritt der geschichtlichen Entwicklung der Menschheit verlegen. Das ist dann die wahre sittliche Vervollstommung, welche das Gute und Edle — nicht aus Furcht, nicht um der Ehre willen — thut, sondern weil sie nicht anders kann, weil das in langen Zeiträumen durch die verschiedensten Motive und durch die mannigsachsten Formen geschlossener Gemeinschaft Anerzogene zur Natur geworden ist.

Suchen wir zum Schlusse an einzelnen, recht unzweiselhaften Geboten unseres heutigen Sittlichteitsbewußtseins jene Eigenthümslichteiten hervorzukehren, welche ihre natürliche Erklärung darin finden, daß sie mit den Grundprincipien des Entwicklungsgesetzes in Einsklang stehen. Wählen wir dafür das geschlechtliche Leben, so ersheischt unsere heutige sittliche Anschauung für dasselbe

1) Die gefestete Form der Che und zwar die Monogamie. Hier wirft unbewuft das große Brincip der Entwicklung, das Zerftreute zur Einheit zusammenzubinden, weil bann bie Wirtung eine bochft gesteigerte, eine dauernde wird. Die Liebe, welche Mann und Weib vereinigt, erzeugt eine unendliche Fülle von sittlicher Veredlung. welche in der Bolygamie nicht nur durch Zersplitterung, sondern auch durch gegenfähliche, in dem Wefen der Sache liegende Leiden= schaften und Unvollkommenheiten (Eifersucht, Gefühl der Nichtgleich= berechtigung des Weibes) niemals erblühen tann. Diefe sittliche Beredlung wirkt natürlich mächtig auf die Kinder, welche der eigent= liche Zweck der Che sind. — Rach den napoleonischen Kriegen, welche ben größeren Theil ber mannlichen Bevölkerung Frankreichs auf Die Schlachtbank geführt hatten, bulbete man in diefem Lande hier und da stillschweigend, daß ein Mann mehrere Frauen hatte. Staatszweck, der Selbsterhaltungstrieb des Boltes ließ also für furze Zeit die sittliche Vollkommenheit unserer socialen und rechtlichen Institutionen in den Hintergrund treten. Es war in gewissem Sinne zugleich eine Reaction der Physis gegen die Thesis.

- 2) Das Hinausschieben der Geschlechtsreise. Je vollkommener ein Wesen ist, desto langsamer reist es, desto mehr Einzelstusen der von dem Geschlechte in den großen Zeiträumen vorher zurückgelegten Entwicklung hat es zu durchlausen. Recht anschaulich wird uns dieser Gegensat, wenn wir das kaum dem Ei entschlüpfte Hühnchen lustig dahin trippeln sehen und das unbeholsene, weinende, noch seiner Glieder kaum bewußte Menschenkind damit vergleichen. Der Knabe soll alle Entwicklungsstusen tieser und vollkommener ausleben, der Jüngling den wilden Trieb beherrschen, so die sittlich-harmonische Männlichkeit verstärken, damit dann die von ihm erzeugten Kinder den göttlichen Abel dieser Natur mit auf die Welt bringen. Sera juvenum venus, ideoque inexhausta pubertas, sagt Tacitus, der Zeuge des wildesten Sinnentaumels und der tiesen Verderbniß des Kömervolkes, von unseren Vorsahren, den Germanen.
- 3) Das Verbot der Che zwischen nahen Blutsverwandten. Hier wirkt das unbewußte Gesetz der Natur, welches aus der Krenzung und Auffrischung des Bluts stets Vollkommneres hervorbringt. Na= türlich wirken auch sittliche Motive, wie die Ehrfurcht, welche der Eltern= und Rinderliebe zu Grunde liegt, die Furcht vor den schreck= lichen Folgen, die, bei dem Zusammenleben in Einem Hause, die Promiscuität der Geschwifter für das sittliche Leben derselben haben müßte u. A. Wenn nun die katholische Kirche die Che zwischen Bathen und Täufling als eine schwere Sunde bezeichnete, weil geist= liche Verwandtschaft wichtiger sei, als leibliche, so mag dies Eine Beispiel als ein classisches des Gegensates der Thefis gegen die Physis bienen. Bei ben Aegyptern war es erlaubt, seine Schwester zu heirathen, ja es war gradezu Familientradition bei den Herrschergeschlechtern; auch bei den Athenern galt die Ehe mit der Halbschwester. Wenn wir nun vergleichen, wie der geistreiche römische Dichter Ovid in seinen Metamorphosen die Leidenschaft der Myrrha zu ihrem Vater mit brennenden Farben ausmalen durfte, während Byron's Versuch, eine ähnliche Verirrung des Bruders gegen die Schwester zum tragischen Stoffe eines Gedichts (Manfred) zu machen,

obgleich der Dichter selbst nur leise Andeutungen wagt, in uns nur Widerwillen und ein äußerst peinliches Gefühl erweckt, so darf es wohl als unwiderlegliche Thatsache angenommen werden, daß die Menschheit in sittlichem Empfinden in dieser Hinsicht weit vorangesschritten ist und daß derartige Vergehungen nicht nur durch Sitte Religion und Gesetz als Greuel verurtheilt werden, sondern daß sie ganz aus dem Vorstellungstreise der Culturvölker zu verschwinden bestimmt sind. Es sind nicht mehr infanda oder nofanda, sondern non cogitata.

Die Menschenopfer, welche auf einer gewissen Entwicklungsstufe bei allen hiftorischen Bölkern vorgekommen find, mit denen der Mensch die erzürnten Götter befänftigen wollte, indem er ihnen oft sein Liebstes zum Altare brachte, sie widersprechen heute so sehr unserer gesitteteren, milberen Natur, daß sie uns fast undenkbar erscheinen und daß wir nur vermittelft einer künftlichen Abstraction uns in jene Zustände zu verseten vermögen. Die gräßlichen Mahlzeiten bes Atreus und Thyestes aber, die auch in der herrlichen Göthe'schen Tragodie uns so fremdartig und unbegreiflich vorkommen, für sie mußte der Grieche nothwendig ein viel lebhafteres Berftandnig und Empfinden haben, sonst waren fie nicht mit Vorliebe behandelte tragische Stoffe gewesen. Daß berartige Greuel, als Ausflüsse eines Racheacts, in den alten Zeiten nicht zu den seltenen Vorkommnissen gehörten, das beweisen analoge Thatsachen, wie sie heute noch auf halbbarbarischer Civilisationsstufe der zügellosen Leidenschaft und der Willfür der Gewalt entspringen. "Nazly-Hanum, die Tochter des Bice-Königs von Aegypten, so erzählt die Verfasserin des vor Aurzem erschienenen Thirty years in the Harem, ist ein ebenso grausames als launisches Weib. Ihr Gemahl fagte eines Tages zu einer Sclavin, die ihm Waffer eingoß: Genug, mein Lamm! Diefes Wort, welches der Prinzessin mitgetheilt wurde, brachte sie in Wuth. Sie ließ das arme Mädchen hinschlachten, ihren Kopf mit Reis anfüllen und tochen und dann feste fie dieses Gericht bei Tische ihrem Gemahl mit den Worten vor: If doch ein Stud von Deinem Lamme!"

Wir haben in bem Vorausgehenden die Moralität des Einzelnen als das Resultat seines Zusammenhangs mit Anderen, welche zu kleineren oder größeren Organismen zusammengeschlossen sind, als das Gefühl dieses Zusammenhangs oder wie ich es lieber nennen möchte, als Theilbewußtsein aufgefaßt.

Es erübrigt noch, daß wir von dem Verhältnisse der Gesammtsheit zu dem Einzelnen, sowie zu anderen ihm ähnlichen Ganzen reden. Denn es liegt in der Natur des Entwicklungsgesetzes, daß sich kleinere Ganzen zu größeren zusammenschließen, daß sie zu ansderen in Opposition treten; es wird demnach ein höherer oder gesringerer Grad der Moralität auch von dem Gesammtorganismus angenommen werden müssen.

Wir erleben es tagtäglich, daß von uns hochgeschätzte Männer, beren Privatcharakter als Muster sittlicher Lebensssührung gelten könnte, für ihre Partei Dinge thun, die sie nun und nimmersmehr für ihr Privatinteresse thun würden. Die wahrheitsliebendsten, gerechtesten, edelsten Charaktere sind, wo es das Parteiinteresse gilt, oft bereit, es mit der Wahrheit, Gerechtigkeit nicht so genau zu nehmen, während sie vor Scham in den Boden sinken würden, wenn jemand ihnen nachredete, daß sie sür ihr eigenes Interesse sich etwas derartiges zu Schulden kommen ließen.

Hierin liegt der Schlüssel zur Auffassung der Natur und des sittlichen Verhaltens gesellschaftlicher Organismen.

Unter dem Despotismus und Cäfarismus, auch unter dem Jascobinismus ist die Masse kein organisirtes Ganzes, sondern ein Consglomerat elementarer Zellen, in welchem nur die primitivsten Empfindungen zu Tage treten, Haß und Liebe, Furcht und Wuth; beides aufs Höchste gesteigert durch das Zusammenwirken im sympathischen Leben. Es ist daher ein Aufs und Absluten, ein wildes Schwanken zwischen Extremen. Nihil in vulgo modicum, torrent, nisi pavent, sagt Tacitus. Damit ist jedoch nicht gesagt, daß jeder Einzelne sittslich so tief stehe, er wird nur von den polaren Gegensähen mit fort

gerissen, er vermag keine andere Wirkung auszuüben, als nach ber einen ober anderen Seite.

In höher geglieberten staatlichen Organismen vermag wie das geistige, so das sittliche Leben der Einzelnen sich auch im Staatsleben — also in Gesehen, Institutionen — geltend zu machen. Wenn im Alterthum der Staat als oberste Einheit von dem Bürger freudige, opserwillige Hingabe als höchste Sittlichkeit forderte, so gewährleistete er andererseits seinen Bürgern ein schönes menschenwürdiges Dasein. Dabei wurden, wie bemerkt, gewisse sittliche Triebe allerdings dem Staatszwecke zum Opser gebracht, z. B. die Mutter= und Gattenliebe in der Aussehung der Gebrechlichen und der Aussassung der Ehe als Mittel der Kinderzeugung in Sparta. Dies erklärt sich eben dadurch, daß der Bürger nur in dem Staate Alles war, mit dem Untergange des Staates Alles verlor. An die Erhaltung dieser Einheitsform mußte also Alles geseht werden.

Der Fremde war dem antiten Staate ursprünglich und natur= gemäß ein Keind, hostis. Perfonliche Bekanntschaft und gegenseitige Zuneigung stellten das private Verhältniß der Gaftfreundschaft (hospitium, ebenfalls von hostis, stammverwandt mit dem deutschen Gaft) her. Der besiegte Feind wurde zum Sclaven; der Sclave war recht= und besitzlos, ein Ding und Werkzeug in der Hand bes Herrn. Das Borhandensein ber Sclaverei verhinderte im Alterthum die Ausbildung echt humaner Tugend. Der Staat übertrug biefe Rechtsauffassung auf manche Privatverhältnisse, welche dadurch ihrer sittlich veredelnden Wirkung verluftig gingen. Es genüge auf die unfreie Stellung des Weibes bei den Griechen, jum Theil auch bei ben Römern, die Zusprechung bes Schuldners in den Befit bes Gläubigers, die väterliche Gewalt bei den Römern hinzuweisen. Daß die blutigen Scenen der Gladiatorenspiele, die Fütterung der Muranen mit Sclaven und andere Greuel ber Entwicklung eines wahrhaft humanen Sinnes durchaus widersprachen, ist einleuchtend und so erklären sich uns die unglaubliche Verwilderung und Die scheußlichen Orgien der Wolluft und Grausamteit in der ersten romischen Kaiserzeit, als auch die frühere Basis der Sittlichkeit, Relisgion und Baterlandsliebe, verschwunden war.

Bei Einem Volke des Alterthums tritt auch im Staatsleben die Achtung des Menschen, als ein reicher Born sittlicher Beredlung, sowie eine ethisch vertieste Ansfassung des Familienlebens und der Pflichten des Menschen gegen den Menschen, srühzeitig in die Erscheinung, nämlich bei den Juden. Wie die Griechen die Träger der künstlerisch-wissenschaftlichen Idee, die Kömer des Staats und Rechtslebens, so waren die Juden die wahren Vertreter der sittslichen Entwicklung der Menschheit. Es genüge hier einige uralte Gebote aufzusühren, welche von dem echten Geiste der Humanität schönes Zeugniß ablegen:

"Der Sclave dient nur sechs Jahre ober er wird schon früher frei, wenn das Jubeljahr eintritt. Die kleinste Beschädigung am Körper des Sclaven erwirdt diesem seine Freiheit."

"Du follst ben Sclaven nicht ausliefern seinem Herrn, wenn er vor ihm bei Dir sich rettet; bei Dir weile er in einer Teiner Städte, welche er sich erwählt. Täusche ihn nicht!"

"Du follst den Armen nicht bevorzugen in seinem Streite" und so viele andere.\*)

Wie dieser Geist das ganze jüdische Staats= und Rechtsleben durchdrang, das wird uns erst recht klar, wenn wir das peinliche Rechtsversahren der jüdischen Borzeit studiren und die ungemein gesteigerten Borsichtsmaßregeln erwägen, mit denen sie auch das Leben des Verbrechers schützend umgab. Selbst wenn nach dem äußerst humanen und nach menschlichem Dafürhalten jeden Zweisel aussschließenden Versahren\*\*) der Verurtheilte zur Richtstätte abgeführt wurde, blieb der Gerichtshof permanent, damit, wenn jemand etwas

<sup>\*)</sup> Ja selbst als Mitleid gegen die Thiere äußert sich diese schöne Humanistät in den bekannten Pflichtgeboten: Du sollst nicht zusammenspannen Ochs und Pferd. Du sollst dem Ochsen das Maul nicht verbinden, wenn er drijcht. Du sollst nicht schlachten das Böcklein an der Milch seiner Mutter.

<sup>\*\*)</sup> Jul. Fürst. Das peinliche Rechtsverfahren im judischen Alterthume, Beibelb. 1870.

Neues zu Gunften des Schuldigen vorbringen sollte, dieses sofort in Erwägung gezogen würde. An der Thur des Gerichtshofs war ein Gerichtsbiener aufgestellt, der in diesem Falle sofort durch Schwingen einer Fahne ben schon auf dem Wege zur Richtstätte befindlichen Bug zurückberiefe. Ein zweiter Gerichtsbote mar zu Pferd auf bem Wege aufgestellt, um auf bas gegebene Zeichen nachzusprengen. Ein Berold ging bem Berurtheilten voran, verkundete laut Namen und That des Schuldigen und die Namen der Zeugen und schloß mit der dringenden Aufforderung: Wer etwas 'zur Entlaftung vor= bringen kann, foll es bem Gerichte mittheilen! Aber auch ber Berurtheilte hatte das Recht, auf dem Richtplate noch zweimal zu er= flären, er habe noch Etwas zu seinen Gunften mitzutheilen und zweimal mußte bann ber ganze Rug wieder vor ben Gerichtshof, der das Borgebrachte prüfte und dann erst endgültig entschied. Wie weit sind doch unsere heutigen Criminalproceduren noch von diesem Beiste ebelfter humanität entfernt!

Diefer hohe sittliche Geift des Judenthums, der sich im Chriftenthume zur Bölkerreligion aufschloß, er hat lange Jahrhunderte fegnend, tröftend und lindernd die Mühseligen und Betrübten aufgerichtet in Noth und Drangfalen, welche ihnen von den Staaten und Gemeinwesen zugefügt wurden. In dem Sandeln und dem Berfahren ber Gemeinwesen selbst aber hat berselbe nur äußerst langfam und spät seinen Ginfluß geltend gemacht, fo daß bis auf den heutigen Tag der Grundsatzu gelten scheint: In der Politik gibt es keine Moral. Die Revue des deux mondes erzählte vor Rurzem, daß in den fünfziger Jahren ein französischer Gesandter in Italien die Bemerkung machte, daß alle seine Depeschen an die Regierung zugleich an dem italienischen Sofe bekannt wurden. Er fand kein anderes Mittel, hinter den Verrath zu kommen, als daß er durch einen Vertrauten den Kurier, der seine Deveschen beförderte. unterwegs vom Pferde herabschießen ließ. Dieser Gesandte, sett die Revue hinzu, ift heute ein hochangesehener französischer Staats= beamte.

Trot alledem hat gerade unser Jahrhundert bewiesen, daß der Geist der Humanität, die ethische Vervollkommnung auch auf dem Gebiete des Völkerrechts sich Bahn zu brechen beginnt. Die Versdammung der aus bloß dynastischen Gründen geführten Kriege, das von Tag zu Tag klarer hervortretende Bewußtsein, daß alle Völker durch hohe Interessen solltarisch verbunden sind, die nicht frevelhaft verletzt werden dürsen, vor Allem der hohe Triumph der Humanität in der Genser Convention, welche die Schrecknisse der Kriege milbert und ihnen eine des Jahrhunderts würdige Gestalt verleiht, die Verssuche, Völkerzwiste durch einen internationalen Areopag auszugleichen: alles dies sind unzweiselhafte Zeichen eines wachsenden menschlichen Gemeingefühls, welches die sittliche Entwicklung auch in die großen bisher nur den Gesehen der Gewalt gehorchenden Völkercentra überträgt.

Schließlich hätte ich noch ein Wort zu sagen von der Unsterblichkeit der Seele, welche von den Meisten als ein unentbehrliches Axioma, als der seste Grund angesehen wird, auf welchem die ganze Sittlichkeit des Handelns beruht. Manche Philosophen erheben neuerdings ein Jammergeschrei über den stets zunehmenden Materialismus und meinen, "wenn unsere Seele nichts weiter sei, als Schwingungen des Gehirns, so müsse ja den Menschen alles Glück, aller Trost und alle Sittlichkeit genommen werden." Dagegen möchte ich nur erinnern, daß bei weitem die größte Mehrzahl der Menschen es mit ihrer unsterblichen Seele nicht so ernst nimmt und daß auf gar viele Haldphilosophen, die auf die Schissbruchstrümmer des zerschellten religiösen Glaubens ihre kunstvollen Systeme bauen, das Wort des Dichters anzuwenden ist:

> Weil gleich vom Denken heiß Und schwindlig wird sein Haupt, Weiß er, daß er nichts weiß, Und glaubt drum, daß er glaubt.

Suchen wir unseren Ropf kühl zu erhalten und die Sache klar ins Auge zu fassen.

Ift es denn wirklich von fo ungeheurem Belang, daß das Individuum X. oder P. in alle Ewigkeit fortbestehe? Wenn man ben Inhalt so mancher abgeschlossenen Daseinsform ins Auge faßt und nur dieser Inhalt macht ja das Individuum aus - so wird Niemand diese Frage im Ernfte bejahen können. Denn es bringt ja jede folgende Generation eine genügende Anzahl vervollkommne= terer Seelen hervor, in welche sich der Lebensinhalt der voraus= gegangenen ergießt. Die Starken aber, die Großen und Edlen, um die es Schade ist, die leben fort in ihrem Wirken. Ein andres Leben tannten sie ja ohnehin nicht. Und der normale Lebensverlauf, in welchem die Geisteskräfte allmählich schwinden und schmerzlos er= löschen, fagt uns beutlich, wohin wir unfer Soffen und Bunichen zu richten haben. Denn ein auf falsche Ziele gerichtetes Soffen und Bünschen hemmt unseres Lebens Gang, zerftört unsere Kraft, indem es den Schwerpunkt derfelben in eine außerhalb liegende, unerreichbare Ferne verlegt und betrügt uns, wie Rlopstock sagt, um das, was jeto da ist, durch des Künftigen Traum. Täuschende IIlusionen, gautelnde Bilder paradiefischer Freuden mögen für das Rindesalter gut sein, für Männer ziemt allein ber Ernst, die Bahrheit. Und der Tod ist keineswegs ein so schreckliches Bild, wie unfre Phantafie ihn nur zu oft ausmalt, er ift auch der Erlöser, der die bleiche Lippe füßt und des Lebens Noth und Harm, der Seele un= endliche Bein lindert und ftillt mit einem Male. Ja er ift ein rüh= rendes Bild und mit wunderbarer Schöne verklärt er die Todes= wunde des Jünglings, der auf dem Schlachtfelde daliegt mit dem sansten Lächeln auf dem ruhigen Angesicht und auch die holde Jungfrau, die, selbst eine getnickte Rose, unter Blumen gebettet wird, ihr ziemt kein dumpfer Rlaggefang, sondern das wunderbare Lied ber beiben Naturfinder in Shatespeare's Cymbeline, das rührende Grablied:

> Schlafe nun, dich ficht nicht an Winterfrost und Sommerglut, All dein Tagwerf ist gethan, Bist daheim und hast es gut.

Gold'ne herrn und Frau'n, ins Grab Duffen zu bir fie all hinab.

Daß die Aussicht auf künftige Belohnung und Bestrasung ein niederes Motiv des sittlichen Handelns ist, wird selbst von den relizgiösen Systemen nicht geleugnet. Das Gute um seiner selbst willen thun, weil es das Edle, das Schöne, das Menschenwürdige ist, das ist das wahre Ziel aller sittlichen Vervollkommnung. Und was ist das untrügliche Kennzeichen alles edlen Handelns? Niemand wird im Zweisel sein, wie er diese Frage zu beantworten hat. Es ist das Unterordnen des augenblicklichen Genusses unter den höheren Werth des Daseins, es ist das Ausgeben der beschränkten, egoistischen Lebensaussassanst, das Leben im Großen und Ganzen, das Theilsbewußtsein, wie ich es nannte.

Unter allen Wesen dieser Erde ist der Mensch das einzige, welsches den allgewaltigen Trieb der Selbsterhaltung bezwingt und — Willionen haben es bewiesen — sein Leben hingibt für einen höheren Zweck. Doch ich täusche mich, die Löwin opfert auch ihr Leben für ihr Junges, aber nur so lange es eben auf ihre Hilse angewiesen, so lange es ein Theil ihrer selbst ist. Dem Menschen aber ist, seitdem er Mensch ist, dieses Theilbewußtsein angeboren, er sühlt, daß er nur in dem Ganzen lebt und webt und an der Stelle, wo er steht, schützt er das Ganze, so lang in ihm ein Athemzug ist. Auf allen Stusen der Bildung ist dieses Bewußtsein lebendig und es äußert sich stets da, wo der Mensch in einen gesahrdrohenden Gegensatzu den niederen Formen des Lebens tritt, da erwacht das Gefühl der Gemeinsamkeit der Menscheit und

Der Setten Feindschaft, der Parteien Buth, Der alte Reid, die Eifersucht macht Friede, Was noch so wüthend ringt, sich zu zerstören, Berträgt, vergleicht sich, den gemeinen Feind Der Menschlichkeit, das wilbe Thier zu jagen, Das mordend einbricht in die sich're Hürde, Worin der Mensch geborgen wohnt.

Und wenn nun die Liebe zum Baterlande den Menschen entflammt und jedes Opfer, auch das größte, ihm gering scheint in der Stunde der Gefahr, ist denn da nicht der edelste Antrieb des sittlichen Handelns leuchtend und groß in die Herzen der auserwählten Streiter eingezogen und haben sie an einen anderen Lohn gedacht, die Helden der Spartaner, als der ihnen zu Theil ward in der unsterblichen Grabschrift:

Banderer, fommst bu nach Sparta, verkundige dorten, bu habest Uns hier liegen geseh'n wie das Gesetz es befahl!

Ober die Helben des amerikanischen Riesenkampses, konnte die Gestinnung, die sie erfüllte, schöner und rührender ausgesprochen werden, als es Lincoln — auch ein Martyr der großen Sache der Menscheit — in seiner Grabrede für die Gefallenen von Gettysburg gethan:

"Sieben und achtzig Jahre find es ber, ba grundeten unfere Bater auf biesem Continent ein neues Bolt, das aus der Freiheit geboren unter ben Sout des Brincips der menichlichen Gleichberechtigung gestellt murbe. Gin furchtbarer Rrieg ift entbrannt, welcher die Probe ablegen wird, ob diefes . Bolt, ob jedes andre unter gleichen Berhältniffen gewordene Bolt die Rraft hat ju leben. Wir fteben bier auf einem großen Schlachtfelbe, vereinigt um einen Theil deffelben ber letten Rube berer zu widmen, melde ihr Leben bahingegeben, damit bas Bolt leben tonnte. Das ift recht, bas ift gut, aber in einem höheren Ginne vermögen wir nicht diefes Feld zu weiben. ju fegnen, ju beiligen. Die braven Manner, Lebende oder Todte, welche bier gekämpft, haben es geweiht und geheiligt viel mehr als wir vermögen, weit über unfer Lob ober unferen Tabel. Die Welt wird wenig achten auf bas was wir hier fagen, und nicht lange fich deffen erinnern; aber fie wird niemals vergeffen tonnen, mas jene hier gethan haben. Uns ben Lebenden tommt es vielmehr zu, uns ber großen Aufgabe zu weihen, die fie uns hinterlaffen haben: auf daß diese geehrten Todten uns eine neue Opferwilligkeit einhauchen für die Sache, der sie das lette, das höchste Opfer gebracht das ein Menich zu bringen vermag; daß wir hier laut und feierlich geloben, daß biefe Todten nicht vergeblich geftorben sein sollen, daß die freie Berfassung, die Regierung des Bolkes durch das Bolk, nicht untergehen soll auf dieser Erde."

Das lette, das höchste Opfer, das ein Mensch zu bringen versmag! Sie haben ihr Leben bahingegeben, damit das Bolk leben konnte!

Es war eine Zeit, da opferten die Menschen ihre Kinder, welche sie dem Moloch in die feurigen Arme legten, da tödtete Joram den eigenen Sohn und Jephta die Tochter als Dankopfer für den errungenen Sieg. Wit Befremben, mit Schauber und Graufen bliden wir auf diese Zeit zurück.

Und wieder kam eine Zeit, da frohlockten die Martyrer in Todesqualen, da ergoß sich die europäische Menschheit in gewaltigen Fluten nach den Orten wo ihr Erlöser gewandelt, freudig ihr Leben den Gefahren und Todesstreichen der Ungläubigen preisgebend — sie brachten das Opfer, um der Freuden des Paradieses theilhaftig zu werden.

Die Männer von Gettysburg aber, sie sind ruhig und still dem Tode entgegengegangen für die heilige Sache der Menschheit; sie brachten das letzte Opfer, das ein Wensch zu bringen vermag, sie opferten ihr eigenes Selbst — ganz und unverkürzt, sie opferten es freudig und verlangten keinen anderen Lohn, als daß das Bolk lebe.



## XV.

## Die Ideale und der Idealismus.

Bittr' o Erbe, bunkle Macht, Bis zum Abgrund nieder, Der Gedank' ist ausgewacht, Schüttelt sein Gesieder, Bill geflügelt dir entstiehn, Wenn du nicht wirst sessen, ob du's wirst können?

Bie im Arm ber Buhlerin Einer liegt versunken, Ihm burch ben berauschten Sinn Plöglich zuck ein Funken. Daß er bort, wo Engel geh'n, Sieht die reine Liebe steh'n, Die ihm auswärts winket. Rüdert.

| · |   |  |
|---|---|--|
|   |   |  |
|   |   |  |
|   | , |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |

Bon dem allererften Berden Der unendlichen Natur, Alles Göttliche auf Erden Ift ein Lichtgebanke nur.

Daß es der größte Idealist des vorzüglich idealistisch gesinnten unter den modernen Völkern gewesen, der diese Worte schrieb, das wird mich hossentlich vor den hämischen Angrissen einer engherzigen und bornirten Auslegung schützen, wenn ich im Folgenden den Begriss Ideal in einer Weite aussasse, die, serne davon, dieses schöne Wort herunterzuziehen, dem Wirken des Göttlichen vielmehr eine Aussehnung verleiht, welche es als das schassende Princip der Welt erkennen läßt. Freisich müssen wir dabei bedacht sein, dem durch die Bedingtheit menschlicher Jahrtausende beschränkten Blicke eine größere Sehweite zu geden und der Ausgabe der Entwicklungssehre bewußt sein, "alles Aeußerste der Erscheinung zur Natur, zu seinem Ursprung zurückzusühren."

Für uns ist das Göttliche das Walten der Empfindung, welche sich im Verlaufe der Zeiten zu stets breiterer Entfaltung und stets gesteigerter, erhöhter Klarheit des Bewußtseins aufgeschlossen, sich die zweckmäßigste Form geschaffen hat, in welcher dieselbe sich zu immer größerer Vollkommenheit entwickeln kann. Die Seele der Menschheit ist ein Lichtmeer von Empfindung, die Seele des Einzelnen ein Funke in diesem Meere.

Unter Ideal verstehe ich das aufdämmernde Bewußtwerden

eines vollkommneren Zustands b. h. eines Zustands, welcher der Entsaltung ber Empfindung günstiger ist, als der vorhergehende. Dieses aufdämmernde Bewußtwerden muß je nach der Stufe der Lebensform unendlich verschieden sein.

Als die gleichartigen, bewegten Atome sich zuerst zu den Harmonieen bes unorganischen Stoffes verbanden, als diese erste Borftufe tünftiger Empfindung, dieses allererste Werden ber Natur eintrat wer will behaupten, daß es nicht Empfindung war, welche zu allererft zwei Atome verdichtete, welche zuerft die Gleichmäßigkeit und ewige Ruhe durchbrach und fünftigem Formenreichthum die unermegliche Bahn eröffnete. Bebenke man boch, daß beim Aufdämmern ber erften animalischen Empfindung, dieses uns bekanntesten Phanomens, nothwendig die Wirkung die war, daß diefe neu auf= geschlossene Eigenschaft — welche mit mechanischer Bewegung, mit Chemismus nichts gemein hat, obwohl fie aus benfelben hervorgeht — sich selbständig und frei manifestirte, und wenn es auch nur ein Atom war, das fie gurudftieß, fie übermand das chemisch=mechanische Gesetz, sie schuf die Lücke, durch welche zuerst das Geistige, das Reich des Gedankens einbrach in das Reich des uns todt erscheinenden Waltens der mechanisch schemisch bewegten Materie.

Und nun, lieber Leser, denke dir einen Menschen, einen Bürsger künstiger Jahrtausende, der durch ein Wunder in unsre Zeit verpstanzt wäre und sähe, wie die heutige Welt der Menschen nach dem nächstliegenden Ziele ringt, ohne daß sie klar weiß, wie sich dasselbe gestalten wird. Wird dieser Mensch nicht jenes Suchen und Tasten, jenen dunkeln Idealitätsdrang mit Verwunderung anschauen und sagen: "Diese Menschen haben nur eine dumpse Uhnung, ein ganz unaufgeschlossens Bewußtsein; in hundert Jahren wird erst klar vor ihnen als Erfüllung das stehen, was sich jeht in nebelhaften, verschwimmenden Umrissen in ihrer Seele bewegt!"

Und nun bente bich zurud mit beinem heutigen Bewußtsein von Stufe zu Stufe, bis bu an jenen Puntt ber Weltentwicklung gelangst, wo durch bas Wunder ber Sprache zuerst ber Mensch

entstand; hier verweile einen Augenblick und gehe bann ruckwärts auf beiner Banderung von den vollkommenften Thieren zu immer primitiveren, roheren Formen, bis du zu einer Form gelangft, wo die gleichartigen Zellen dir den ersten Anfang des centralischen Bewußtseins fundthun; bann schreite noch weiter rudwärts bis gur Entstehung der ersten Zelle, die doch auch der Schlufpuntt einer langen, vorhergehenden Entwicklung ift, hier aber erlahme beine Phantafie nicht, sondern sie wage weiter in die Tiefe zu tauchen bis es ihr gelingt, die erste Spur, den ersten Lichtblit animalischer Empfindung wahrzunehmen — welche Frucht, welche Erfahrung wirst du aus dieser ungeheueren Wanderung gewonnen haben? Stets ein= facher werden die Formen, stets dunkler das Bewuftsein. Raum vorhanden ist es beim Schlußpunkte beiner Fahrt, dem Anfangspunkte bes Empfindungslebens! Raum vorhanden, ja für dich, für bein helles Bewußtsein; wohl vorhanden für jenes erfte thierische Leben, welches mit seiner bewußten Empfindung den ungeheuren Wendepunkt zweier Welten darstellt. Und wenn du nun die weitere Wanderung an ienes Urwesen thierischer Empfindung abtreten willst, so wird dieses vielleicht im Stande sein, im Grunde endloser Vergangenheit noch viel dunkleres Bewußtsein mahrzunehmen und von Stufe zu Stufe durch die verschiedenen Harmonieen des unorganischen Stoffes hindurch die Empfindung als eine stets abnehmende zu gewahren, bis es endlich ankäme an einem Punkte in Zeit und Raum, wo zuerst jene Grundeigenschaft bes Stoffs erwachte und als Empfindung und Wille allertiefster Art zwei Atome vereinigte. Warum gerade an bem Puntte, zu ber Zeit biefes Princip, biefe Gigenschaft bes Stoffs erwachte, das wird uns ein ewiges Geheimniß bleiben. Jene Eigen= schaft des Stoffs, die Empfindung, ist aber das formgestaltende So löst sich benn hier, wo wir an ben Brincip der Schöpfung. Markstein der Schöpfung gelangt sind, das große Welträthsel an dem Buntte auf, wo wir Bewegung und Empfindung noch gang gleich= mäßig und indifferent zusammengebunden finden, und wo der erfte kleine Ueberschuß der letteren diese befreit und von nun an zum

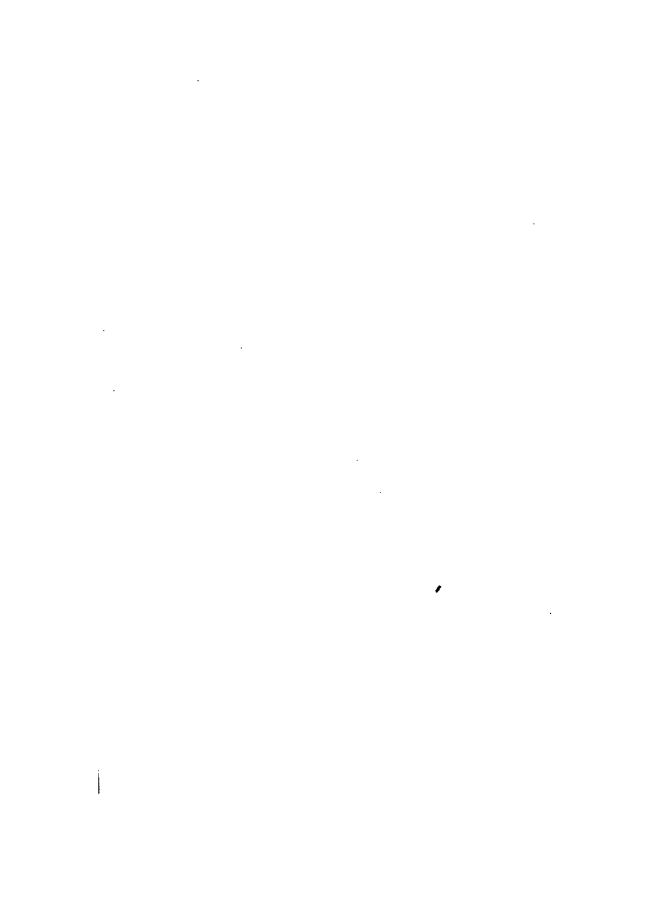
|   |   | • |  |
|---|---|---|--|
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   | · | ı |  |
| i |   |   |  |
|   |   |   |  |
|   |   |   |  |

## XV.

## Die Ideale und der Idealismus.

Bittr' o Erbe, bunkle Macht, Bis zum Abgrund nieder, Der Gedant' ift aufgewacht, Schüttelt sein Geseber, Will geflügelt dir entfliehn, Wenn du nicht wirst sessen, ob du's wirst können?

Bie im Arm ber Buhlerin Einer liegt versunken, Ihm burch ben berauschten Sinn Plöglich zucht ein Funken. Daß er bort, wo Engel geh'n, Sieht die reine Liebe steh'n, Die ihm auswärts winket. Rüdert.



Bon dem allerersten Werden Der unenblichen Ratur, Alles Göttliche auf Erden Ist ein Lichtgebanke nur.

Daß es der größte Idealist des vorzüglich idealistisch gesinnten unter den modernen Völkern gewesen, der diese Worte schrieb, das wird mich hossentlich vor den hämischen Angrissen einer engherzigen und bornirten Auslegung schützen, wenn ich im Folgenden den Begriff Ideal in einer Weite aussasse, die, serne davon, dieses schöne Wort herunterzuziehen, dem Wirken des Göttlichen vielmehr eine Aussehnung verleiht, welche es als das schaffende Princip der Welt erkennen läßt. Freilich müssen wir dabei bedacht sein, dem durch die Bedingtheit menschlicher Jahrtausende beschränkten Blicke eine größere Sehweite zu geben und der Ausgabe der Entwicklungslehre bewußt sein, "alles Aeußerste der Erscheinung zur Natur, zu seinem Ursprung zurückzusühren."

Für uns ist das Göttliche das Walten der Empfindung, welche sich im Verlaufe der Zeiten zu stets breiterer Entfaltung und stets gesteigerter, erhöhter Klarheit des Bewußtseins aufgeschlossen, sich die zweckmäßigste Form geschaffen hat, in welcher dieselbe sich zu immer größerer Vollkommenheit entwickeln kann. Die Seele der Menschheit ist ein Lichtmeer von Empfindung, die Seele des Einzelnen ein Funke in diesem Meere.

Unter Ibeal verstehe ich das aufdämmernde Bewußtwerden

so stets weiter von Stufe zu Stufe zu übertragen, dem wäre die Lehre vom Unbewußten und zugleich die Tiefe der monistischen Welt= anschauung klar geworden.

Der wird dann auch finden, daß wie das erste Empfindungsleben sich dem Chemismus entgegensetzte, so der Chemismus selbst sich der mechanischen Bewegung der Atome widersetzte; daß also chemische Anziehung oder Abstohung nichts weiter ist, als Empfindung oder doch etwas was zu dieser hinleitet.

Wenn uns heute nun die uralten chemischen Stoffe sclavisch und völlig undewußt zu wirken scheinen, so erwägen wir, wie uns der Bauer ein völlig Unfreier, an alte Tradition, Herkommen u. s. w. Gebundener erscheint. Der Bauer betrachtet dagegen seine Hausethiere als Unfreie, diese könnten auf die Pflanzenwelt, die Pflanze wieder auf die unorganischen Stoffe herabsehen.

Je tiefer wir steigen, besto minder ist der Grad der Bewußtheit. Alle Formen des früheren Lebens wirken aber mit dem ihnen ursprünglich eigenen bewußten Leben als Unbewußtes in uns fort.

Freiheit ist die Herrschaft des hellsten Bewußtseins über das Unbewußte; denn jede höhere Stuse war ein Losringen, eine Befreiung von der vorhergehenden, gebundeneren Stuse, deren Fortwirken uns also wie eine Art von Naturnothwendigkeit erscheint.

Mit dem Lichte dieses Gedankens werden wir Goethe's Wahlsverwandtschaften verstehen. Dieser gewaltige Geist, dessen naturphilosophische Ansichten uns erst heute in überraschender Klarheit verständlich werden, äußerte bekanntlich, dies sei das einzige Werk, bei dessen Conception und Ausführung er eine bestimmte Idee gephabt habe. Ich muß bekennen, daß ich bei den sonst so übergefälligen Literarhistorikern vergeblich nach dieser Idee Umfrage gehalten habe: dasür erhielt ich wieder eine pfanenschweisartig schillernde Mannigsaltigkeit von Urtheilen, von Vilmar an, der "das Gist der tiessten Unsittlichkeit in einer krystallhellen Phiole gesaßt", dis Hilesbrand, der "die höchste Sittlichkeit" darin vorsindet. Am vernünfs

tigsten scheint mir das, was Gottschall fagt: "Wie Goethe's ganze Naturbetrachtung sich an bas mit Klarheit erkannte Phänomen anlehnte, so machte er diese Anschauungsweise auch in menschlichen Berhältnissen geltend. In den Wahlverwandtschaften aber paralle= lisirte er beides; das chemische Gesetz wurde ihm ein Symbol mensch= licher Beziehungen, oder vielmehr die Einheit jener orphischen Naturnothwendigkeit sah er wie eine dämonische Macht mit magischem Ang durch Natur und Menschenleben hindurchgehn und den freien Beherrscher der Natur, der sie sonst zu seinen Zwecken umschafft auch wieder in unheimlicher Weise von ihrem verborgen waltenden Gesetze beherrscht. Nicht um die Che handelt es sich hier in letter Instanz, sondern überhaupt um die Collisionen, welche die im Menschen ver= borgene Naturgewalt in der Ordnung bestehender menschlicher Verhältnisse hervorruft." Das ist ein wahres Wort. Goethe hat also hier lange vor Schopenhauer die Herrschaft des Unbewußten im Menschen geschildert. Er hat uns jenes Doppelbewußtsein klar ver= anschaulicht: Die Wirtung bes einfachen Gesetzes in der höchsten Stufe menschlichen Geistes= und Gefühlslebens, wodurch zugleich das da= mals als glänzendes Refultat der Naturforschung neu gewonnene Brincip von der Wahlverwandtschaft der chemischen Stoffe mit geistigem Bewußtsein durchleuchtet ward. Und es dämmerte gewiß auch in Goethe die Idee, daß diese scheinbar rein mechanischen Wirkungen chemischer Attraction auf etwas dem Bewußtsein Verwandtem beruhen müßten. Dir drängt sich diese Vermuthung um so mehr auf, wenn ich erwäge, wie mächtig die damals noch junge und doch so gewaltig ausschreitende Wiffenschaft der Chemie mit ihren staunenswerthen Refultaten von den harmonieen des unbelebten Stoffes gerade auf einen Beist wie Goethe wirken mußte.

Nach dieser Abschweifung kehren wir zurück zu dem Augenblicke, wo jene Harmonieen zuerst ihr stilles Wirken begannen.

Ist dieses erste Werden eine Erhöhung zu einem vollkommneren Zustande gewesen, so war es verbunden mit Werdelust d. h. mit Freude oder dem ersten Schimmer von dem was wir heute empfinden,

wenn wir eine gute That gethan, einen wilden Trieb gebändigt, einen neuen Gedanken gedacht haben. Und mit Recht ruft unser Prophet in einem Augenblicke höchster Mitempfindung mit der Weltsele:

Freude heißt die starke Feder In der ewigen Natur. Freude, Freude treibt die Räder In der großen. Weltenuhr. Blumen lockt sie aus den Keimen, Sonnen aus dem Firmament. Sphären rollt sie in den Räumen, Die des Sehers Rohr nicht kennt!

Und froh, wie die Sonnen fliegen durch des Himmels weiten Plan, so wandelte auch jener idealische Sänger seine Bahn "freudig wie ein Held zum Siege!"

Das Ideal wirkt als dunkler Drang des neuen Werdens; des vollkommneren Seins. Es kann nur mit der Klarheit des gegenwärtigen Seins auftreten, denn seine Erfüllung gibt erst die Klarheit der vervollkommneten Stufe.

Auf jeder Stufe der sich stets vervollkommnenden Thierformen wirkte das Ideal als dumpse Ahnung künstigen Seins, dessen Elemente schon vorgebildet waren in der gegenwärtigen Stufe.

Die Zeit der Idealität im Menschen ist das Jünglingsalter. Es ist die Zeit der reisenden Antheilnahme an dem thätigen Menschen= leben. Tausend Aufgaben, die ihrer Erfüllung harren, vereinigen sich in der Seele des Jünglings, er glaubt sie alle bewältigen zu können; das ist die frische Triedkraft, der ungebrochene Muth dieses Alters.

Lord Byron sagte einmal: "The heaviest thought I had in my life was that, to be not longer a boy." Und ber Leser wird sich gewiß der wunderbaren Stellen erinnern, in benen Goethe die Lust bes Werdens preist, jenes tiese schmerzenvolle Glück ber Jugend,

Da Rebel uns die Welt verhüllten, Die Knospe Wunder noch versprach. Dieses Werben, diese jugendlichen Ibeale, es sind Stusen der Entwicklung, welche die Menschheit durchwandelt hat und welche nun in dem Einzelmenschen als stilles traumseliges Entsalten sich wiedersholen. Wessen Gemüth könnte sie vergessen die Tage, in denen wir jeden Worgen erwachten, und in uns eine neue Welt erstehen sühlten, während das unbegreislich holde Sehnen in Wald und Wiese, himmel und Erde ahnungsvolle Spiegelbilder unseres eigenen Ich erkannte! Zede solgende Stuse naht dem Jüngling in dem Rosenschleier ideaslischer Ahnung. Kein Wunder, wo so viele Ideale rasch auf einsander Verwirklichung sinden, daß der Glaube an die Ideale in diesem Alter so unerschütterlich sestgewurzelt ist.

Es kommt die Zeit des nüchternen, reisen Mannesalters. Da klagt das Herz über das Erlöschen aller der Sonnen, die der Jugend Pfad erhellt, über das Auftrocknen des lebendigen Stroms, der die Brust durchwogte und eine ganze Welt zu gründen sich vermaß. Das Werden, die Entwicklung der Vergangenheit ist im individuellen Leben an das Ziel gelangt, es gilt nun, selbst etwas verwirksichen, an seinem Theil ein klein Stückhen des großen Vorwärtssichreitens zu fördern. Ein klein Stückhen That — und diese unsendlich große Vorbereitungszeit, welch ein Mißverhältniß! Ja aber ein ebles Herz resignirt sich und wählt getrost und muthig die

Beschäftigung, die nie ermattet, Die langsam schafft, doch nie zerstört, Die zu dem Bau der Ewigkeiten Zwar Sandkorn nur zu Sandkorn reicht, Doch von der großen Schuld der Zeiten Minuten, Tage, Jahre streicht.

Echt Schiller'sche Ideen=Poesie, die fast an seine Prosa streift, aber durchglüht von dem großen Bewußtsein der modernen Zeit, dem Entwicksungsgedanken! Und die edle Menschheitslehre: "Du warst glücklich durch Andere, sei nun glücklich in Anderen!" Wo bleibt da der Schopenhauer'sche Pessimismus?

Befonders lehrreich ist was große Dichter uns über ihr Schaffen mittheilen; denn bei biefen wirten die in der Zeit lebenden Ideen,

die Empfindungen, welche die Gegenwart durchzittern und fünftige Neubildung vorbereiten, am reinsten und vollsten und finden am ersten Gestalt. Goethe hat das schöne Wort Dumpsheit gesunden, welches genialen Menschen zukommt, während es bei gewöhnlichen Menschen Dummheit ist, die allseitige Bedingtheit von einem Zustand. "In vier Wochen schrieb er seinen Werther, einem Nachtwandler ähnlich; der Tod des jungen Jerusalem war der Stoß, der die vorzgebildete Arnstallisation in eine seste Masse verwandelte." Und Werther ist das reinste Ideal des Zeitbewußtseins, der gegen die Satzung ringenden Naturz und Gesühlswelt. Goethe sagte selbst, er habe durch dies Wert die Krankheit der Zeit erlöst und sich selbst davon geheilt.

Es ift Eigenthümlichkeit der Menschennatur, daß je stärker die Hemmung, desto reiner, desto deutlicher und verklärter das Ideal sich darstellt. Es gibt zwei idealische Gebilde, welche das Familienleben, die ewige und naturgemäße Daseinssorm des Menschen, in höchster Reinheit widerspiegeln, es sind der "Vicar of Wakesield" und "Hermann und Dorothea." Der Versasser des ersteren, Oliver Goldsmith, war ein vom Schicksal und innerer Unruhe herumgeworsener und zum abenteuerlichsten Wanderleben verurtheilter Mensch; in Goethens innerstem Wesen sag etwas, was ihn verhinderte, eine wirkliche Familie zu gründen. Es war also auch hier der Gegensatzwischen Empfindung und Zustand, welcher diese herrlichen Meisterwerke schus.

Goethe verwahrte sich bekanntlich dagegen, daß man ihm Ideen unterschob, er habe keine Ideen, sondern nur (künstlerische) Anschauungen. Worin der Unterschied zwischen Ideen und Idealen liegt, das dürste ebenso schwer zu sagen sein, als wir mit großer Leichtigkeit die beiden Begriffe zu unterscheiden glauben. Die Bildsäulen griechischer Gottsheiten waren Ideen der Künstler und des griechischen Volkes, der idealische Menschenleib war die Form, mit welcher dies Volk seine höchsten Ideen aussprach. Und die höchste Idee der Neuzeit, die Idee des modernen Menschen, hat Goethe in seinem Faust auss

gesprochen. "Fauste, Fauste, in aeternum damnatus es—!" so schloß noch das Marlow'sche Drama. Goethe wagte schon die Rechtsertigung desselben zu denken, aber er stellt, wie Beethoven, nur den ringen=den Titanen in seinen schmerzlichen Wonnen und surchtbarem Verzweiseln, in seinem stolzen Absall von Gott und seiner innigsten Gottbedürstigkeit dar; die Versöhnung, die Erlösung desselben, seine Verkärung im selbstbewußten, schaffenden Handeln der Menschheit vermochte der Dichter nicht zum Ausdruck zu bringen, nur aus Veethoven's Symphonieen brechen wirklich triumphirende Klänge, Vorahnung künstiger Welt= und Geistbesreiung, hervor. Goethe's Faust ist demnach die Idee der gegenwärtigen Menschheit, die Verwurtlichung seines Strebens und die Versöhnung dieses gewaltigen Ringens wäre das Ideal der Zukunst.

Das Ideal ist ferner auch das in dem Schmelztiegel der Poesie von den Schlacken des Zufälligen gereinigte Gold der Idee des Gegenwärtigen, ihr wahrer Gehalt, so fern er dem Dichterauge sich als verwirklicht darstellt. Da dieser Scheideproces nämlich das Wesen der Entwicklung ist, so liegt auch hierin, in der idealisirten Gegenswart, die dem Idealen vorwiegend eigene Ahnung der Zukunst. Auch die vom Dichter idealisirte Vergangenheit ist keineswegs, wie man wohl insgemein glaubt, ein Wiedererwecken, Neubeleben des ehemals lebendig wirkenden, untergegangenen Daseins (eine Anssicht, die in den Worten ausgesprochen ist, daß der Dichter ein rückswärts gekehrter Prophet sei) und wenn Uhland seinen gewaltigen Greiner zum neuen Leben beschwört:

Brich denn aus deinem Sarge, steig' aus dem duftern Chor, Mit deinem Heldensohne, du Rauschebart hervor! -

so würde der alte Eberhard eine seltsame Figur spielen und sich ebenso unbehaglich bei uns fühlen, wenn das buchstäblich zu nehmen wäre. Nein, unser Klopstock hat mit einem treffenden Worte das idealische Schaffen des Dichters bezeichnet, wenn er sagt: "er bricht in dem Schatten des Hains der Vergangenheit die Zauberruthe, die nach dem helleren Golde, dem neuen Gedanken, zuckt." Formen

find es, die der Dichter aus Bildern und Sagen der Vergangenheit sich aufsucht, er hört die Quellen rauschen unter Schutt und Trummern, die lebendigen Quellen des Unvergänglichen, allgemein Menschlichen und leitet fie herauf, er erfüllt die alten Mythen mit neuem Inhalt, mit dem Inhalt feiner Seele, seiner Zeit, er dichtet sie weiter, wie die Griechen gethan, wenn sie bis in unfre Tage fortgelebt Schön und wahr fagt Otto Jahn: "So schafft der Dichter hätten. ein Kunstwerk, in welchem antike und moderne Natur untrennbar verschmolzen sind, das weder antit noch modern, im höchsten Sinne aber echte Poesie ist. Daß Goethe's Prometheus nicht der Titan der alten Sage, sondern der Repräsentant seiner eigenen grübelnden und strebenden Natur ift, würde, auch wenn er es nicht selbst fagte, jeder leicht erkennen. In seinem Ganymed ist neben der plastisch= schönen Form, welche an die herrlichen antiken Gruppen erinnert, das Gefühl des zärtlichen Berfenkens in die Natur: Aufwärts an Deinen Busen, Allliebender Bater!' eine dem Alterthum fremde Empfindung als Seele eingehaucht."

Es ist also das Idealsstren der Vergangenheit ein Aufsuchen von geretteten Keimen, die weiterer Entwicklung fähig sind, dadurch zugleich ein Wiederauffrischen der von einseitiger Tendenz beherrschten Menschenseele, ein Bereichern, ein Vervielsältigen ihrer Kräfte, ein Neubilden durch Befruchtung uralter Triebe mit neuen Gedanken — mit einem Worte es ist das schöpferische Weiterbilden, welches nichts übersieht, nichts zurückläßt, was dereinst die Menschheit Lebensfähiges und Ewiges geschaffen hatte und so alle die Quellen der Vergangensheit in den majestätisch dahinflutenden Strom menschlicher Entwicklung hineinleitet. Also auch dieses idealische Schaffen ist inspirirt von dem Genius der Zukunft.

Es beginnt demnach der Unterschied zwischen Idee und Ideal sich aufzuhellen.

Hierdurch gewinnt auch die Unterscheidung zwischen menschlichen Gesetzen und Naturgesetzen neues Licht. Jene sind künftige Daseinstormen, deren Berwirklichung in der Zukunft liegt, insofern müßte

ber vollkommenste Gesetzgeber der größte Ibealist sein, letztere Eigenschaft natürlich im besten Sinne aufgesaßt. Und es waren Priester, Propheten, Weise die ältesten Gesetzgeber. Die Naturgesetze dagegen erscheinen uns als der Ausdruck vergangenen Daseins, welches einst gelebt wurde und sich dauernd forterhalten hat bis in die Gegenwart. Das ist das Reich der Idee, die um so reiner, um so vollkommener sein wird, je mehr sie mit der Wirklichseit übereinstimmt, je mehr sie alles Gewordene als nothwendig erkennt.

Hier sind wir an einem neuen Gegensatze angekommen, dem zwischen Nothwendigkeit und Freiheit. Daß wir allseitig bestingte und gebundene Wesen sind, wer wollte es verkennen? Kann denn die dinzelne Handlung eines Menschen srei sein, dessen ganzes Dasein nicht von seinem Willen abhängt? Der unendliche Strom der Vergangenheit, das große Meer der Gegenwart, sie tragen uns als Tropsen scheindar willenlos dahin. Und dennoch liegt eine große Wahrheit in solgenden Worten Gustav Freytag's, die das Wesen des Idealismus dichterisch aussprechen:

Die Wogen und Wälber rauschten aus einem Jahrhundert in bas andere basselbe geheimnisvolle Lied, aber die Menschen kamen und schwanden und unaufhörlich wandelten sich ihnen die Gedanken. Länger wurde die Rette der Uhnen, welche jeden Einzelnen an die Bergangenheit band, größer sein Erbe, das er von der alten Zeit erhielt und stärkere Lichter und Schatten sielen aus den Thaten der Borsahren in sein Leben. Aber wundervoll wuchs dem Enkel zugleich mit dem Zwange, den die alte Zeit auf ihn legte, auch die eigene Freiheit und schöpferische Kraft.

Was ist diesen schönen Worten noch hinzuzusügen? Der auf= erwachte Gedanke, der einst als Lichtgeburt von der Erde sich los= rang, er gewinnt von Jahrtausend zu Jahrtausend größere Kraft, er wird stets selbstbewußter und selbstgewisser, er vermag immer mehr, er wird immer freier, aber — er wird es nur durch stets größere Bedingtheit und Gebundenheit! Was ich bei Gelegenheit des Unde= wußten, der Monaden sagte, was ich im letzten Abschnitte wieder= holte: Das ehemals frei Gewollte wird zur bedingenden Eigenschaft, zur Natur! Das ist der Weg unserer Entwicklung. Wenn der eble Wensch sagt: "Ich kann nicht anders, ich muß so handeln", ist das nicht Zwang? — und wenn er es sagt gegenüber einer wuthschnaubenden Wenge, die ihn mit Hohn und Haß über= häuft, mit dem Tode bedroht — ist es nicht Freiheit im edelsten Sinne? Wer lös't dieses Räthsel?

Der Entwicklungsgedanke, der größte, weltbefreiende Gedanke der Gegenwart, das Ideal der Zukunft.

In einer der lichtvollsten Stunden, wie sie äußerst selten und nur dem Menschen beschieden sind, der über sich und sein Dasein ernsthaft nachzudenken gewohnt ist, schried Goethe, der größte Genius des Jahrhunderts, der den Geistesinhalt der neuen Zeit in wunders barer Klarheit spiegelte, Worte von einer Tiese, die ich gradezu übers wältigend nennen möchte, in denen der Menschheit ein Blick in ihr innerstes Wesen verstattet ist. Nachdem er in hoher Bescheidenheit sein ganzes Thun nur als ein Werk der schöpferischen Kraft, die schwachen Thon zu solcher Ehre bringt, bezeichnet hat, erkennt er an, daß es Thaten giebt, die dem Menschen als sein Eigenstes angerechnet werden müssen, bei denen man mit Freuden ausrusen dürse: Das ist Er, das ist sein eigen!

Denn jede Kraft dringt vorwärts in die Beite, Zu leben und zu wirken hier und bort, Indessen engt und hemmt von jeder Seite Der Strom der Belt und reißt uns mit sich fort. In diesem innern Sturm und äußern Streite Bernimmt der Geist ein schwer verstanden Bort: Bon der Gewalt, die alle Besen bindet, Befreit der Geist sich, der sich überwindet.

Wunderbarer Preisgesang der menschlichen Freiheit; an Tiefe und Kraft nur den Worten vergleichbar, mit welchen er den dahingegangenen großen Freund, die herrlichste Verkörperung dieser Freiheit, pries:

> Indessen schritt sein Geist gewaltig sort Ins Ewige des Wahren, Guten, Schönen, Und hinter ihm in wesenlosem Scheine Lag, was uns Alle bändigt, das Gemeine.

Wer diese Worte in ihrer ganzen Wahrheit zu begreifen vermag, ben nuß ein heiliger Schauer durchriefeln, die Morgenluft des ferne bämmernden Jahrhunderts, der Herrschaft des Geistes, weht ihn an.

Der Geift, der sich durch alle Stusen des unorganischen und organischen Stosses, die unendlich vielgestaltige Thierwelt endlich sein höchstes Organ, seine mächtigste Entsaltung, die Menschheit, geschaffen hat, dieser nämliche Geist ist thätig, wenn die Gattung, als Monade ausgesaßt, an der bestimmten Stelle sein künstiges Werkzeug, den auserwählten Menschen, schafft. Nicht die erzeugenden Eltern, nicht die erziehende Umgebung sind es, die ihn schaffen — die sind selbst durchaus bedingte Wesen — die Gattung, als Ganzes, als Folgesleben, erschafft ihn und will ihn erschaffen. Und dieser Gattung Genius erwacht in ihm und er fühlt sich Eins mit demselben.

Der Strom der Welt aber, der von allen Seiten engt und hemmt, das Gemeine, das uns alle bändigt, es ist die Herrschaft des Stoffs, des Undewußten und Seelenlosen, der tieseren, unentsfalteten Stusen, die verdammt sind willenlos der eisernen Nothwensbigkeit zn gehorchen, des Geistes Kraft zu üben, indem sie dieselbe hemmen, endlich aber überwunden und vernichtet oder in den Dienst des Geistes ausgenommen zu werden. Indessen schreitet der Geist — das Attribut der Empfindung im Stoffe — gewaltig vorwärts auf seinen eigenen Bahnen nach den hohen Zielen seiner eigensten Entsaltung, dem Guten mit seinen Idealen, der Wahrheit mit ihren Idean und dem Schönen, aus welchem die beiden hervorgegangen sind und das sie wieder vereinigt, dem Schönen, welches ich am liebsten mit Schiller die Freiheit in der Erscheinung oder die durch Beweaung verkörverte Empfindung nennen möchte.

Sei es mir vergönnt, der Klarheit zu Liebe, einen Blid in ferne, lichterfüllte Jahrtausende zu wersen und den Traum eines tünftigen goldnen Zeitalters zu träumen. Da wird die Menschheit die noch immer nicht abgeschlossene Spoche des Kampses ums Dasein überswunden haben, in Frieden, Liebe und Eintracht werden die Geschlechter wandeln im Schatten des herangewachsenen Baumes der

Menschheit, den ihre Edelften gepflanzt, und der, von den Sturmen beftig geschüttelt, immer herrlicher sich entfaltete bis endlich Alle, Alle Platz unter ihm fanden. Die heftig gegen sie stritten, die wilden Naturgewalten werden demüthig zu ihren Füßen sich schmie= gen, benn bekannt find jest die Bauberworte, mit welchen die Dämonen gebändigt werden. Dann wird auf aller Creatur, die jest liebend dem Menschen sich naht und die er tödtet und qualt, der liebende Blick der Menschheit ruhen, ihr Arm wird die Hilflosen schützen und die Qualen des Todes von ihnen ferne halten. Dann wird nothwendige Eigenschaft alles das sein, was heute gut und förderlich der Gesammtheit ift, aber nur von Benigen aus innerem Zwang der Natur befolgt wird, während die Menge ihre Freiheit darin zu finden glaubt, daß fie auf der niederen Stufe verweilt. Unbewußt werden die Menschen das Gute thun; wie heute die Pflanze willenlos sich entfaltet, so wird ihr Wille burch die großen, waltenben Gesetze, die nicht mehr geschrieben werden, weil sie in das Leben, in die Natur der Menschen übergegangen sein werden, nach den hohen, allgemeinen Zielen der Menschheit gelenkt werden; benn bas Theilbewußtsein wird aller Menschen Seelen beherrschen. Was heute Ibeale sind, das wird in jener Zeit Zustand geworden sein und vielleicht werden die Weisen jenes Jahrhunderts sich bemühen, mit Hilfe der uralten Schriften und durch das Studium der Grundlage ihrer Verhältnisse, sowie Beobachtung ihrer Kinder aus dem un= bewußten Leben das als klare Idee herauszuschälen, mas uns heute allbekannte, klare Wirklichkeit oder Triebkraft erscheint. Neue Rräfte des Geistes werden sich entfalten, neue harmonieen in die Seelen bringen, ungeahnte Seiten ber Natur fich bem Wiffen erschließen, eine neue Freiheit wird nach höheren Zielen ringen. Hoch werden sich aufthun die Pforten der Welt, daß der König der Chren, ber Beist, seinen Einzug halte. Und wenn nun Einer von dem heutigen Geschlechte, das so treulich und unverdrossen arbeitet, damit bereinst diese Ernte reife, in jenem Jahrhundert zufällig wieder erschiene, dann wurde er geblendet und verwirrt von all dem Lichte

mit seinen beutigen Anschauungen ein dumpfes, unaufgeschlossenes Dasein führen; jene Menschen würden sagen: er gehorcht nur instinctiven Trieben, das Wesen der Dinge ist ihm unbekannt, er ist nicht aur Freiheit befähigt, er gehorcht dem Gesetze der Naturnothwen= digkeit. Und sie werden Recht haben, benn was heute lebendiges, thätiges Spiel unserer freien Seelenkräfte ist, was wir mit hellem Bewußtsein als den Inhalt und die Aufgabe unseres Lebens ertennen, das wird bei jenen Menschen im unbewußten Leben wohnen, aber über und durch diese Beschränkung wird neben der lichteren Ertenntniß eine unendlich höhere Freiheit bes Geiftes wirken, wie wir fie heute nur Göttern zuschreiben könnten. Und wieder werden Jahrtausende vergehen, da werden auch jener Wesen Ideale zu Ideen, ihre Gefete zu Naturgeseten geworden, ihr Bewuftsein ins unbewußte Leben übergegangen sein. Deß sind wir gewiß und bas ift das erhebende Bewußtsein, das aus dem Entwicklungsgedanken uns schon heute durchströmt, daß, wie eine ungeheure Vergangenheit in ber unaufhörlichen Wechselwirkung von Frucht und Samen unser heutiges Jahrhundert geschaffen hat, so im Ablaufe der Zeiten ebenso eine unermekliche Butunft des Fortschritts und der stets gesteigerten Entfaltung des Geistes ungeahnte Ziele höchster menschlicher Freiheit und Vervollkommnung unseren entzückten Blicken eröffnet. Darum in den Staub die Göten, die uns von jenen Zielen nach längst überwundenen Rindheitsftufen der Menschheit zurückleiten wollen, aber auch hinweg mit den falschen Propheten, die nur von der Wichtigkeit ihres erbärmlichen, nichtigen Ich durchdrungen, nur den niedrigen Makstab des finnlichen, thierischen Behagens an den Werth diefes Lebens legen, die für die heiligen Ideale, die unsere Seele durchglühen, nur Sohn und ätzende Fronie haben, hinab mit ihnen in den Staub, aus dem fie geboren find und den fie freffen mögen mit Luft, wie ihr großes Urbild. Sie follen uns unseren Glauben nicht nehmen!

Unferen Glauben! Und haben wir denn noch Glauben nach dieser Weltanschauung? Diese Frage beantworte ich mit einem ent-

schiedenen Ja, das ich in den gewiß bestimmten und nicht mißzuverstehenden Satz einkleide, daß der Mensch gerade nur so viel Werth habe, als er glaubt.

Thorheit ift es, Gauben und Biffen zusammenzuwerfen ober gar zu verwechseln. Es sind zwei gesonderte Gebiete, zwei grundverschiedene Aeußerungen derselben Menschenseele. Das Wissen umfaßt das Bergangene, fein Leitstern ift die Erfahrung, feine Aufgabe das Auffinden immer reinerer, hellerer, die Wirklichkeit abspiegelnder Ideen, sein tiefer Grund ist bas in der unendlichen Ent= wicklung bisher Erlebte, seine bewegende Kraft, sein nimmer raftender Antrieb ist der Zweifel. Diesen zu überwinden ist des Glaubens erste Gigenschaft. Des Glaubens Gebiet ist bas ber That, ber fünftigen Entwicklung, seine schöne Frucht das selbstbewufte, fiegfrohe Voranschreiten. "An wen glaubst du?" fragte ein driftlicher Missionär einen nordischen Helden. "Ich glaube an mich", war die stolze Antwort. Ein Stückhen auch dieses Glaubens muß jedes thätige Wefen besitzen. Ich finde bei unserem herrlichen mittel= alterigen Sänger ein kleines Gebicht, das kindlich naiv und boch tieffinnig den Gegensat, der zwischen Wiffen und Glauben obwaltet, ausspricht und die Unfähigkeit des Zweifels, unser thätiges Leben zu regieren, trefflich charafterifirt:

Bweifel ist ein übler Zimmerer,
Nie war üblerer noch schlimmerer,
Zweisel bauet selten aus,
Nie mit starker Säul ein Haus.
Zweisel immer hat zu messen,
Wähnet immer was vergessen,
Hückt und schiebet früh und spät,
Hückt und schiebet früh und spät,
Hückt und schiebet früh und spät,
Hückt vergebens viel Geräth.
Zweisels Grund ist nirgends sest,
Wird mich nicht der Zweisel lassen,
Ich nicht fassen
Ein Bertrauen,
Werd ich nie so großes bauen,
Uls des kleinsten Bogels Nest.

Wie wahr und klar! Ja auch der kleine Bogel, der sein Rests chen baut, er ist erfüllt von Glauben und Bertrauen. Und alles



menschliche Thun, bas höchste wie bas geringfügigste, es ruht auf bem festen Grunde bes Glaubens. Dieser Grund erbaut sich aus allem, was der Mensch ist und vermag, alle Kräfte seines Gefühls und Gemüths, all sein Wissen und Denken, seine ganze Vergangensheit, sie vereinigen sich zur lebendigen Kraft des Glaubens.

Das Wissen erhollt die Vergangenheit durch das Licht der aus der Ersahrung gewonnenen Ideen, der Glaube verklärt die Zukunst durch die strahlenden Sonnen der in den Seelen der Edelsten aufsgegangenen Ideale.

Wie das Wissen ausgegangen ist von dem Wissen um sich und seinen Nächsten und die Form der Vermenschlichung zur typischen wurde, mit welcher die Vernunft zuerst die Räthsel der Welt zu lösen anfing, so beginnt auch der Glaube mit dem Glauben an sich und die anderen Menschen. An die Menschen muß ich glauben und keinen sichereren Maßstad gibt es für den Werth des Menschen, als was er von seinen Nebenmenschen glaubt. Der niedrige, der gemeine Mensch, er glaubt von allen anderen nur das Schlechteste, wo sollte er einen Schlüssel für das Verständniß der edleren Motive sinden? Auf diesen beiden Gebieten gilt in vollster Ausebehnung die Wahrheit des Spruchs: Der Mensch ist das Maß der Dinge.

Der Glaube ist also das Gewisselte, was es auf der Welt gibt, viel mehr als das Wissen. Denn dieses umfaßt nur das Verzgangene, welches nicht mehr ist, dem Glauben gehört die Gegenswart, die Zukunst und diese allein haben wahre Realität und tragen auch das Vergangene weiter, insosern es nicht erloschen, also ebensfalls real ist. Dem Wissen hastet immer der Zweisel an, jedes Jahrhundert hat eine andere Formel zur Erklärung der Welt und ihrer Erscheinungen und auch wir sind uns heute bewußt, daß unssere Erklärung nur eine einstweisen ausreichende Hypothese ist, die dereinst durch eine einsachere und wahrscheinlichere wird ersetzt werzden. Der Glaube aber kann nie täuschen, denn er ist das Bewußtsein der voranschreitenden Welt. Er ist stets subjectiv und darum stets seiner selbst gewiß.

Daß ein Sokrates war, daß er ein Sohn des Sophroniskos, der Gemahl der Kanthippe und was alles seine äußeren Lebensumstände gewesen sind — lauter zusällige Dinge, wie sein Name —
das wissen wir, so lange uns nicht etwa ein Philolog beweist, er
sei eigentlich eine mythische Person: daß er ein vortrefslicher Geist
war, der die Menschheit unendlich gefördert, das glauben wir
denn wir fühlen das Walten dieses Geistes in seiner mächtigen Nachwirkung in uns selbst und das ist das Wesentliche, wie die homerischen Gesänge, wenn auch die Person Homers von den Wissenden
angezweiselt wird. Das Wissen ist der Reslex der bewegten
Materie in unserem Geiste, der Glaube ist das Bewußtsein
bes empfindenden Geistes von sich selbst.

Der Bater des Wissens ift der Zweifel, sagte ich, das wird leicht zu begreifen sein. In urältester Zeit waren himmel, Bald, See, Thier dem Menschen ebenso gewiß, natürlich und verständlich wie er sich selbst: er glaubte an sie. Eines Tages begann die Bermun= berung, das Sichbefinnen, fie wurden ihm Rathfel: ba entftiegen andere Wefen, Götter, aus feinem Innern und kleibeten sich in diese Formen, da ward der Baum die Dryade, der Quell die Rajade, die Liebe Aphrodite, und wieder ward Alles natürlich und verständ= lich, denn er glaubte. Dann kam wieder eine Zeit der Berwun= berung, des Unbefriedigtseins und der Zweifel vernichtete abermals die frühere Erklärung. Der wissende Geist trug das Material, die Formen weiter, aber mit neuem Geiste erfüllten sie sich und die Pflanzen, der himmel, die Liebe, fie wurden nun Werke und Gedanken Gottes. Ein neues Sichbefinnen, ein neuer Zweifel, der die gewisseste Gewißheit des menschlichen Wissens, die Bewegung der Sonne um die Erde, aufhob und — es waren die Kräfte des seelenlosen Stoffes, aus welchen Alles hervoraina. Lange Reit beanügten sich die Menschen auch mit dieser Wissenschaft, ja sie drohte als Reaction gegen den einseitigen Spiritualismus der chriftlichen Welt, zum Glauben zu werden; da — was hören wir sagen? das kleinste Bflanzchen, das unscheinbarfte Thier, fie find unlösbare Rathfel.

Wiedergekommen ist die Zeit der Verwunderung, des Sichbesinnens, der Zweisel ist erwacht und mit ihm entsteht ein neues Wissen, aber der alte Glaube, die ununterbrochene Tradition des Weltbewußtseins sagt: Es ist der Geist, die Empfindung, welche sich in diesen Formen manisestiren. Dieser Glaube war nie wankend geworden, der Mensch hatte immer geheinnißvolle Sympathie und Mitseid mit den Thieren, auch wo sein Wissen ihm sagte, es sind seelenlose Maschinen, es sind zufällige Combinationen des Stoffs.

Der Glaube ist das Wiffen des Geistes, der Empfin= bung, um fich felbft. Diefer Glaube ift Butunft, benn unfer Geift lebt auch heute schon in der Zukunft. Thoren die, welche-diesem Glauben physischen Zwang anthun wollen, denn er ist die spontanste, die unmittelbarfte Kraft des Geiftes. Noch größere Thoren die, welche das Erfahrungswissen, den bewegten Stoff zum Inhalt des Glaubens machen möchten! Dieselbe Thorheit, die religiöse Form als das Wesentliche darzustellen und sie zum Gegenstand des Glaubens erhöhen zu wollen. Wir glauben heute an Liebe, an Treue, an Bolt, an Menschen und Menschheit — wenn wir sie auch nicht als persönliche Gottheiten, wie die Griechen und auch nicht als Ge= bote ober Geschöpfe des persönlichen Gottes auffassen. Die den wahren Glauben am meisten schädigen, das sind die, welche seine Entwicklung aufhalten, welche die zerfallende Form verewigen möchten und so sich mit ihren Lehren in schreienden Widerspruch gegen das Beitbewußtfein ftellen.

Aber nicht minder thöricht auch diejenigen, welche wähnen, daß bas Wissen jemals den Glauben ersehen könne. Etwas werden wir niemals wissen, so gewaltig auch die Fortschritte der Wissenschaft sein mögen, das ist die Zukunft. Denn die Welt ist Entwicklung bes Geistes und im Wesen der Entwicklung liegt es, daß die nächste Stufe höher sei, als die vorhergehende. Da vermag denn der Reslex der ganzen Vergangenheit in unserem Wissen uns keine Ausklärung zu geben über die nächste Zukunft des Geistes. Das kann allein die wirkende, thätige Krast des Glaubens, welche mitarbeitet an dem

großen Werke der Weltentwicklung. Die Ideale aber find der Nordstern, welcher das Schiff der Menscheit leitet auf dem unermeßslichen, schweigenden Oceane dieser Entwicklung. Und an die Ideale können wir nur glauben.

Und wenn die Frage gestellt würde in folgender Fassung: Sind wir Darwinisten oder Christen, so würde ich aus vollster, aus innigster Herzensüberzeugung ausrufen: Christen!

Wir nennen uns nicht Copernitaner, Newtonianer oder Keplerianer, nicht nach denen die unser Wissen gefördert haben. Das Wissen ist ein Ricsengebäude, zu welchem jedes Jahrhundert, jeder mächtige Geist einen Stein herbeiträgt und dann verschwindet. Wenn du mir dein Wissen mitgetheilt hast, so bist du gerade dadurch für mich entbehrelich geworden, und war es nur Wissen, was ich von dir gewinnen konnte, so werde ich dich nicht wieder aufsuchen. Ist es aber dein Wesen, dein Glauben, sind es edle Ziele deines Strebens, die du in meine Seele gießest, o dann wird auch mein Herz von der gleichen Flamme entzündet werden und unzertrennlich vereint mit dir werde ich dich saut und überall bekennen.

Und auch wir bekennen. Wir bekennen unseren Glauben an das höchste Ibeal, nach welchem seit mehr als zweitausend Jahren das Sehnen und Streben der Ebelsten gerichtet ist, für welches Millionen freudig ihr Leben hingegeben, sei es im stillen, unbeachteten Opfer thätiger Menschenliebe, sei es in Kerkernacht, Folterqualen und Flammentod. Dieses höchste Ibeal, es ist die Humanität, es ist die Berbrüderung der großen Gemeinde der Menschheit zu Einem Bolke, zu Einer großen Familie. Alle Leiden und Freuden werden dermaleinst gemeinschaftlich getragen und empfunden, allen Uebeln wird eine Abwehr gesucht, allen Mühsalen eine Zuslucht eröffnet werden. Niemand hat dieses erhabene Ibeal schöner und reiner empfunden, niemand herrlicher und begeisterter verkündet, als der göttliche Meister bessen großes Flammenherz selber alles Weh und alle die Qualen sühlte, die noch auf der blinden und nach Erlösung seufzenden Menscheit lasteten und der zuerst das Gebot der Nächstenliebe zu dem

sympathischen Gemeingefühl der Menschheit erhöhte durch die un= vergänglichen Trostesworte: "Kommet her zu mir, Alle, die ihr mühfelig und beladen feib und ich will Guch erquiden!" Go lange biefes höchste Ideal nicht verwirklicht ist, wollen wir uns freudig nach dem Namen bessen nennen, der uns basselbe offenbarte und der bas edelste Borbild reiner Menschlichkeit gewesen ist auf Erden. Dereinst, wenn die Zeiten sich erfüllen, wird auch diese schönste Blüte ber Idealität ihre Frucht gezeitigt haben; dann mag der Rame verschwinden, weil das Wesen Allen gemeinsam sein wird und ber Name ja nur die Sonderung bezeichnet. Sein Bild aber wird als bes größten Wohlthäters in dem Tempel der Menschheit erhöht werden und Dant und Verehrung werden ihm darbringen die spätesten Geschlechter, benen der finftere Qualm des Aberglaubens und Wahnglaubens, mit welchem dasselbe so lange verbüstert war, längst aus der Erinnerung geschwunden sein wird. Und so hat denn unser größter Dichter auch für die heutige Menschheit dieses Ideal in seiner Reinheit, in feiner unvergleichlichen Schöne mit dem Zauber feiner Dichtung verklärt und ben wahren Inhalt bes Chriftenthums in tiefergreifender Ginfachheit ausgesprochen:

> Chrift ist erstanden Aus der Berwesung Schoß. Reißet von Banden Freudig euch los! Thätig ihn preisenden, Liebe beweisenden, Bredigend reisenden, Bonne verheißenden, Euch ist der Meister nah, Euch ist er da!

Mit dem vagen, leeren Kosmopolitismus hat dieses Ideal nichts zu schaffen, darüber gibt uns die Wirkung des Menschheitsgedankens schon auf seiner heutigen Entwicklungsstuse bestimmte Auskunft. Der Genius der Humanität tritt in und durch die Seelen der edelsten Bölker in die Erscheinung: so schafft die Natur den gegliederten Drganismus, indem sie von der Eigenart der Theile so viel erhält,

als der Harmonie des Ganzen, die grade dadurch volltonend wird, förberlich sein tann. Wie ber unorganische Stoff fortwirkt in ber Belle, das Zellenleben in dem höheren Thiere; wie die Tugenden bes Familienlebens sich zur Stamm= und Bolksgenoffenschaft erweiterten: ebenso werden die Stimmen der Bolker dereinst fich zu der großen Harmonie der Menschheit vereinigen. Und so sehen wir schon heute diesen Genius thätig, wie er hier die auserwählten unter ben Bölfern mit seiner Flamme durchglüht, dort veraltete seinem Wesen widersprechende Formen zerbricht, bald seine milde segnende Sand über alle Hilflosen und Verlassenen ausstreckt, bald ben Zurudgebliebenen und Verwahrloften die Gaben feiner Liebe und feiner Beisheit spendet. Unter seiner treuen, schützenden Obhut werden die Bölter das Reich des Friedens und der Eintracht anbrechen sehen und dann wird ihr einziger Streit das wetteifernde Bestreben fein, alle edelften Blüten ihres eigenen Daseins jenem erhabenen Genius um die leuchtende Stirne zu winden.

## XVI. Nücklic.

Die Welt als Entwicklung bes Geiftes.

Hoch thut Euch auf, ihr Pforten ber Welt, daß der König der Ehren einziehe! Pfalm.

| · |  |   |  |
|---|--|---|--|
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  | · |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |

Am Schlusse unserer Wanderung, welche wir keineswegs auf wohlgeordneten gradlinigen Bahnen der Systematik zurückgelegt has ben, möge es uns verstattet sein, einen rückschauenden Blick auf die gewonnenen Gesichtspunkte zu wersen und von unseren Gedankenstreisen aus die Versuche der Denker der Neuzeit, die Welt von Einem Grundprincip aus zu erklären, vergleichend zu beurtheilen.

Mit dem Absoluten, dem Ding an sich, der causa sui u. s. w. wollten dieselben den Urgrund des Seins bezeichnen, in welchem die beiden Eigenschaften: Bewegung und Empfindung, noch unaufgesschlossen zusammenliegen. Was wir von den Dingen wissen, das wissen wir nur vermöge der Empfindung und an der Bewegung. In diesem Sinne stimme ich denn einmal mit Hegel überein, daß das absolute Sein gleich dem absoluten Nichtsein ist, freilich mit dem kleinen Zusat für uns, es ist für uns nicht vorhanden, nichts.

Der Schopenhauer'sche Wille ist offenbar das durch die Divisnationsgabe jenes merkwürdigen Geistes zum erstenmale in großen Umrissen geschaute Princip oder Attribut der Empfindung. Das von ihm beliebte Wort ist ein unglücklich gewähltes, denn wir pslegen den Willen als etwas Secundares aufzufassen, dem ein gewisser Grad von Bewußtheit vorausgehen muß und so hat denn dieser Begriff auch seinen Urheber oft irregeleitet, wie ich an mehreren Stellen nachgewiesen zu haben glaube. Daß aber Schopenhauer diesen Willen zum Ding an sich sublimirt hat, daß er von ihm die Bervegung ausgehen, daß er ihn das wahre Wesen aller Dinge sein

läßt, darin liegt seine Einseitigkeit, sein Rücksall in die Scholastik, welche ein Wort für eine unbekannte Größe sett.

Seine geniale Theorie vom Unbewußten, welches von feinen Nachtretern felbst wieder zum Absoluten verdüstert oder verhimmelt wurde, mußte eigentlich nach meiner Darstellung die Lehre vom Be= wußten heißen; denn es ist weiter nichts als ein auf früheren Stufen gewonnenes duntles Bewußtsein, welches auf höheren Stufen fortwirkt. So lange es die höhere Bewußtheit, welche sich auf bemselben aufbaut, unterstütt, mit ihr harmonirt, bleibt es scheinbar unbewußt, im Dunkel ruhend, sobald es aber in Gegensat zu berselben tritt, wirtt es als Störung ober hemmung und wird, ba es die höhere Bewußtheit beeinträchtigt, in diefer reflectirt oder bewußt. Wit dieser Auffassung gewannen wir eine große Rlarheit, einen treff= lichen Leitfaden durch das Labyrinth der unendlich complicirten Erscheinungswelt, die wir nunmehr mit unserem eigensten Wefen, als dem Inbegriff aller von Anbeginn der Erdenbildung durchlaufenen und überwundenen Stufen, begreifen können. Die uralten Formen und Gefete wirken in uns weiter; eine fort und fort stattfindende Modification derfelben hat zulett die höchste Bewußtheit des menschlichen Geistes entzündet. Das Gesetz der Entwicklung waltet überall vom unorganischen Stoffe an bis zum höchsten Organismus, der Menschheit.

Das schaffende Princip der Entwicklung ist die Eine Eigenschaft des Stoffs: die Empsindung. Spinoza nannte sie Denken, Schopenhauer Wille. Für uns ist sie am verständlichsten durch das Wort Empfindung, welches schon das erste Ausdämmern des uns bekanntesten und räthselhaftesten Wesens — des Geistes — in sich begreift und zugleich allen Folgestusen dis zur heutigen höchsten Stuse eigen bleibt, während Spinoza's Denken eben nur diesen Schlußpunkt, Schopenhauer's Wille nur die secundäre Erscheinung, den Uebergang der Empfindung in Bewegung ausdrückt. Wir müssen in den harmonischen Bildungen des unorganischen Stoffes aus der Atomen des Weltstoffs die Vorstusen diese Princips, dieser Eiger

schaft erkennen, und bunkelstes Bewußtsein darin annehmen. Ueberall müssen wir uns aber vor der Hauptquelle alles Frrthums sorgfältig hüten — der anthropomorphischen Auffassung, wie sie heutiges Tages die Blütezeit der Naturmystik und des Baader-Schelling'schen Unssinns wieder zu erreichen oder zu überbieten strebt. Man traut seinen Augen kaum, wenn man liest, wie das gehämmerte Eisen lauten Schrei ausstößt, das zersägte wüthend knirscht und was dersartige Herrlichkeiten mehr sind.

Wir fassen die Welt auf als Entwicklung des Geistes. Dieses Princip trat in unserem Sonnenspstem in einem bestimmten Momente schöpferisch auf und hat seit jener Zeit in unendlichen Zeitzäumen fort und fort neue Formen geschaffen, durch welche jene Eigenschaft, die Bewußtheit, immer mehr, immer klarer, immer vollstommener sich entsalten konnte. Jede neue Form ging aus einer vorausgehenden hervor. Die der Materie immanente äußere Eigenschaft, die Bewegung bleibt unverändert und unvermindert auf allen Stusen, sie kann niemals erlöschen; die innere Eigenschaft, die Empsindung gibt ihr nur die Richtung. Wit der Utomkraft ist Alles geschaffen worden durch den Geist. Wie der Menschengeist heute seine Formen schafft, so schuf die innere Eigenschaft des Stoss, das dunkelste Bewußtsein, die ersten und einsachsten Formen.

Die Form ist also das Wesenhafte; sie ist durch den Geist (ich wähle dieses einsache Wort als Nequivalent für die innere Eigenschaft des Stoffs, die Empfindung im weitesten Sinne) geschaffen und aus der Form entsaltet sich wieder der Geist. Neues Licht strömt aus dieser Erkenntniß auf das Wesen der menschlichen Kunst, in welcher ebenfalls die Form Alles ist. Die Kunst anticipirt das Werden der Natur, ihre Ideale sind keimende Ideen.

Unendlich vereinsacht ist mit dieser Auffassung die Frage nach ben Lösungen der Räthsel alles Daseins. Ist dieses Räthsel dann aber, wenn das menschliche Wissen diese so gestellten Fragen alle beantwortet haben wird, auch wirklich gelöst? Oder bleibt noch Et-was übrig, was heute als eine selbstverständliche Voraussehung gilt,

aber einst als dunkeler Punkt erscheinen wird, der den sich nähernden Menschen dereinst den Blick in einen tiefen weiten Raum von neuen dunkelen Fragen und Zweifeln eröffnen wird, welchen sie mit ihrer erhöhten Geisteskraft und ihrem durch die Ersahrung bereicherten Wissen erst werden erleuchten müssen?

Wir sind ausgegangen von dem Grundgedanken, daß aller Stoff zwei wesentliche Eigenschaften — die der Bewegung und der Empsindung — besitzt. Da drängt sich uns doch von selber die Frage auf: Welche von beiden äußerte sich früher? Ist die Bewegung des Urstosses gerade so eine Wirkung der inneren Eigenschaft, wie die Bewegung des Thiers eine Wirkung seiner Seele? Oder hat die Bewegung erst die innere Eigenschaft erschlossen, wie wir ja täglich sehen, daß durch das Weiterleben, d. h. durch fortdauernde Bewegung das Geistige sich stets erhöht, und wissen, daß das Thier ja nicht leben könnte, keine Seele hätte, wenn nicht die Bewegung in seinen Centralorganen stattsände?

Darauf haben wir keine Antwort und so stünden wir wieder vor den großen unlöslichen Gegensätzen von Körper und Geist.

Beide sind große Attribute aller Wesen, beide bedingen sich vollständig und doch find beide gegenfählich.

Alle unsere Urbegriffe sondern sich nach diesen beiden Kategorieen. Der Raum ist die Bewegungsmöglichkeit. Die Zeit ist
das Gebiet der Empfindung. Nur in der Zeit ist letztere möglich,
sie erhöht sich durch die Zeit. Die Empfindung ist das Continuirliche. Kein Grund auf der Welt nöthigt uns, das Atom a für
sich selbst gleich zu halten, wenn es nicht empfindet oder empfunden wird.

Der Zustand ist das Raumersüllende, die allseitige Bedingtheit der Bewegung. Die Person ist das Empsindende, das sich Aussschließende, das Ich. Auch die Urmonade, das Atom hat diese Eigenschaft. Der Zustand ist sormlos, ist der Zusammenhang aller Dinge, das Wesen der Person ist die Form. Der Zustand ist zeitzlos, die Verson ist zeitzlos, die Verson ist zeitzlos, die Verson ist zeitzlos, die Verson ist zeitzlos,

Die Bewegung wirkt nur auf die Bewegung, aber sie manisfestirt sich in der Bewußtheit; die Empfindung kann nur von der Empfindung verstanden werden, sie kann sich aber nur durch die Bewegung offenbaren. In der bewegten Welt ist Alles Bewegung in der empfindenden ist Alles Empfindung. Beide sind Eins, beide sind gegensätzlich.

Beiden gehört eine ewige Thätigkeit, ein ununterbrochener Fluß, aber wunderbar! Der bewegte Stoff, das niemals Vergehende der Bewegung der Atome, es findet dabei ein ewiges Uebergehen aus dem Sein in das Nichtsein statt; denn die vergangene Bewegung ist nicht mehr. Die Empfindung dagegen, das scheindar Flüchstigste, sie verleiht der Bewegung Dauer, sie überwindet die Schrauke der Zeit, indem sie die Wirkung der Bewegung weiter trägt, sie cumulirt, sie bewahrt für alle Ewigkeit! Und doch erscheint uns der bewegte Stoff als das Ewige, die wahre Substanz!

Da stünden wir denn wieder vor einer Reihe von Problemen, die ihre Lösung und Unterordnung unter eine höhere Einheit erst in einer späteren Zeit sinden können, wenn höheres Erkennen und Gewöhnung an die neuen, erst erwachenden Denksormen die Menschen dazu besähigt haben werden. Wir müssen uns einstweilen begnügen, aus dem Ueberblick über das Gewordene, aus der bisherigen Ent-wicklung den Schlüssel für die weitere Entwicklung der Welt zu sinden.

Da ist es denn zweisellos, daß das Empsinden sich immer mehr verwirklicht, daß die Bewegung sich immer mehr seinem Dienste unterordnet. Das ist die deutliche unverkennbare Signatur der Weltzentwicklung, soweit sie uns Erdenbewohnern vorliegt. Zenen geheimznißvollen Punkt freilich, wo die Bewegung an die Empsindung grenzt, wo sie zuerst diese erweckte, dann von ihr selbst bestimmt wurde, dadurch wieder die Empsindung erhöhte und so in sortgesetzer Wechselzwirkung die beiden Eigenschaften einander beeinslußten, die endlich die stets erhöhte Empsindung die Bewegung sich ganz ihren Zwecken unterwarf — diesen geheimnißvollen Punkt kennen wir nicht, er wird uns vielleicht auch ewig verschlossen bleiben. Sollen wir uns in

Hypothesen ergehen? Sollen wir sagen, daß durch die gehäufte Wirkung der Bewegung der sich zusammendrängenden Atome ein Zustand innerer Spannung — Empfindung — sich ergeben muß, der nun wieder die Atome nach seinem Gesehe richtet? Oder sollen wir Empfindung und Bewegung polarische Kräfte nennen, wie sie uns in der dem Geistigen am meisten verwandten Kraft mit ihren vier Manisestationen — Licht, Wärme, Electricität, Magnetismus — entgegentritt? Letzteres gewinnt einige Wahrscheinlichseit, wenn wir bedenken wie in der höchsten Entfaltung des Geistes im Menschen Empfinden und Wollen, d. h. Bewegen, sich in den sensiblen und motorischen Nerven wirklich polarisirt und wie gerade Licht, Wärme und Electricität als die wichtigsten Factoren für Entstehung und Function dieses Doppellebens auftreten.

Genug, daß wir den dunkelen Punkt, das unlösdare Räthsel bezeichnet haben. Diesen einmal als gegeben annehmend, erhellt sich das Dunkel der Folgezeit wenigstens durch den Entwicklungssedanken zu klar erleuchteten Gebieten, auf welchen das geistige Princip fortwährend neue Gestalten schafft. Die durch die Bewesung entfaltete Empsindung erlangt auf irgend einem Punkte der Entwicklung einen Ueberschuß — sofort äußert sich dieser als Tenzbenz zu einem vollkommneren Zustand und, indem er nun auf die Bewegung einwirkt, erhöht er auch das Leben der Empsindung wieder. So hat diese Sigenschaft des Stoffs die unorganischen Formen, dann die einsachsten organischen Elemente dis zu dem höchst vollkommenen Organ des Menschenkörpers sich in fortgesetzter Entwicklung geschaffen, und unbegrenzt liegt vor uns die weitere stets erhöhte Verzvolkommnung, das stets hellere Bewußtwerden des Geistes.

Jener Ueberschuß der Empfindung, er ist es aber, der uns als menschliche Freiheit auf unserer heutigen hochentwickelten Stufe das Bewußtsein durchleuchtet. Wenn ein Riesengeist wie Goethe, der noch dazu es für die Aufgabe seines Lebens hielt, die von der Natur in ihm vorgebildeten Anlagen ruhig auszuleben, in einem Augenblicke ernstester Sammlung jenen Ausspruch that, daß von der Ge-

walt, die alle Wefen bindet, der Geift fich zu befreien vermag, fo ist das ein helles Aufleuchten jenes Bewußtseins in der Tiefe der Seele. Wie in der Runft sich der Meister nur in der Beschräntung zeigt, so ist die menschliche Freiheit auch nur das Ergebniß stets höherer Beschränkung, stets größerer Bedingtheit. Jener von mir schon erwähnte tieffinnige Sat: "Alles was unseren Geift befreit und uns nicht zugleich die Herrschaft über uns felbst verleiht, ist verderblich", was bezeichnet er anderes als den Rückfall in eine tiefere Stufe? Nehme ich von einem Menschen, in bessen Natur noch nicht edle Menschlichkeit eingelebt ift, die Fessel der Furcht, so gebe ich ihm nur die Freiheit des sinnlichen Triebs, die Freiheit der Bestie, d. h. eine viel größere Gebundenheit. Wer dagegen durch bas Gefühl der Ehre, durch die noch höhere und edlere Bedingtheit der Liebe zur Menschheit sich bestimmen läßt zum tugendhaften Han= beln, der befreit sich felbst von jenem niedrigen Zwang. Das Leben bes einzelnen Menschen ist bedingt burch das Leben der Menschheit, wie das Blatt durch das Leben des Baumes. Jedes diefer Blätter tann eine Tendenz zur Deterioration haben, welche durch bas Besammtleben wieder ausgeglichen wird; jedes vermag auch einen kleinen oder größeren Ueberschuß der Kraft — menschliche Freiheit — zu gewinnen, welches dem Gangen als Vervollkommnung zu Gute kommt. Rur durch die Entwicklungslehre gewinnt die fociale Bewegung, welche durch die hentige Welt geht, Klarheit und verliert ihre Furcht= barteit. Wie die frangösische Revolution den Bauernstand von den entwürdigenden Jesseln der Sclaverei befreite und dieser zwar manche kindliche Tugenden verlor, durch die fast hundertjährige Emancipation aber größere Selbständigkeit, eigene Lebensführung und Entwicklungs= fähigkeit erlangte; ebenfo trachtet heute der vierte Stand, der das Bewußtsein der Gemeinsamkeit seiner Interessen gewonnen hat, aus ber Abhängigkeit des Hausthiers herauszutreten zu der menschen= würdigen Daseinsform der Freiheit. Wir leben in der Uebergangs= zeit, welche stets eine unerquickliche, durch heftige Convulsionen erschütterte ist; der erste Gebrauch, den jene Massen von der neugewährten Freiheit machen, wir haben es schaubernd erlebt, ist die Entsessellung der wilden Bestie, und nur Furcht und Schrecken versmag hier als erstes Motiv der Erziehung ein Gegengewicht zu bilden. Allmählich aber wird auch in sie der Menschheitsgedanke einziehen, sie werden höhere Gestittung, Bildung und Verständniß für den wahren Werth des Lebens gewinnen und künstiger wahrer Freiheit entgegensreisen. Daß die edlen Keime der Menschlichkeit auch in ihren noch unaufgeschlossenen, von Neid und böser Lust beherrschten Gemüthern Wurzel schlagen, das muß das unermüdliche, ernste Streben aller Classen der Gesellschaft sein. Wie in den Besten unter ihnen bereits das Gesühl des innigen Anschlusses an die ewigen Interessen der Menschheit erwacht, welche die Meisten wuthknirschend und hohnslachend vernichten möchten, das beweisen solgende rührende Verse:

Was wir erhoffen von der Zukunft Fernen, Daß Arbeit uns und Brod gerüftet stehn, Daß unsre Kinder in der Schule lernen, Und unfre Greise nicht mehr betteln gehn.

Diese Gefinnung, die eben erst in den Trefflichsten aufzudämmern beginnt, sie wird dereinst Friede und Berföhnung bringen.

Die menschliche Freiheit ist also nichts anderes als die Herrsschaft der Empfindung, des Geistes über die bewegte Materie, das glaube ich im Vorausgehenden klar erwiesen zu haben. Das große Käthsel tritt uns auch hier wieder entgegen, denn diese Freiheit erwächst nur dadurch zu höherer Entsaltung, daß die frühere Stuse, die einst bewußt und frei gewollte, vollständig zur Natur, zum undewußten Leben, zum Zwang oder Zustand wird. Die so erwachsene Bedingtheit wird zur Kraft, mit welcher eine neue Stuse der Vollkommenheit wieder durch die Freiheit erobert wird.

Ich will suchen meinem Gedanken durch eine Folgereihe von Entwicklungsstufen, in welchen freilich der Geist mit aftronomischen dronologischen Maßen zu rechnen bemüht sein muß, einen möglichst klaren Ausdruck zu verleihen:

Bor undenklicher Zeit erschuf das Princip oder Attribut ber

Empfindung jene harmonischen Lagerungen der bewegten Atome, welche wir heute als organische Stoffe oder chemische Elemente dem strengen Gesetze der Nothwendigkeit d. h. ihrer eigenen Natur, welche durch die Zeit zu einer constanten, unveränderlichen geworden ist, gehorchen sehen.

Dann kam eine Zeit, wo einige dieser Grundharmonieen — C. H. O. N. — sich zusammenfanden und neue Harmonieen, organische Wesen, zu Stande brachten. Ueberschauen wir deren Entwicklungszgang, so sinden wir, daß es wieder gewisse Eigenschaften sind, welche zur Constanz heranerzogen wurden; ich führe beispielsweise an: Generation, Assimilation, die fünf (oder mehr) Sinne u. s. w.

Alle diese neu erworbenen Eigenschaften wird eine künftige Wissenschaft vielleicht auch mit Buchstaben bezeichnen und in ihnen die Grundharmonieen erkennen, auf welchen die Welt des Menschensgeistes aufgebaut ist und welche in demselben naturgemäß fortwirken. Es treten nun aber neue echt menschliche Schöpfungen auf, welche, vom kleinsten Ansange ausgehend, zu immer breiterer Entsaltung gelangen und nun selbst zu wesenhaften, bedingenden d. h. nothewendigen Eigenschaften werden. Ich erwähne: die Sprache, das Wertzeug, das Eigenthum u. s. w.

Auch diese Eigenschaften können wir als Grundharmonieen aufschiesen (eine künftige Wissenschaft wird vielleicht auch sie mit einsachen Zeichen sixiren), aus denen sich stets neue, höhere, geistigere Eigensthümlichkeiten weiter ausbildeten und so haben denn in der Folgezeit die einzelnen Völker, jedes durch seine eigene Kraft einen neuen Fortschritt in der unendlich voranschreitenden Geisteskultur der Menschheit herbeigeführt. Nach vielen tausend Jahren, wenn zahllose Generationen sich erneuert haben und wieder verrauscht sind, wird es einem großen philosophischen Geschichtschreiber vielleicht möglich werden, in der Auseinandersolge der Völker sür jedes die bestimmte Formel, den bestimmten Grundton anzugeben, durch welche dasselbe zu der großen Harmonie des stets mächtiger, stets vollkommener sich entwickelnden

Geistes beigetragen hat. "Dort, wird er schreiben, erhielt der menschliche Gedanke zuerst ewige Dauer durch die Schrift. Dann besiegte er die Grenze des Raums durch die Buchdruckerkunst. Dann errang er neuen Sieg über Raum und Zeit durch Telegraphie und Stenographie." "Hier nahm der Menschengeist die Kraft der Thiere, dort die des Wassers, dort des Windes und hier des Dampses in seinen Dienst."

Also jede Folgezeit ist durch den errungenen Fortschritt bedingt, dieser wächst in die Natur des Menschen, seine Wesenheit ein und neue Ziele werden in Freiheit erstrebt und errungen, um dann ebenso zum Besitz, zur Eigenschaft, zur nothwendigen Wesenheit zu werden.

Der Gegensat von Wiffen und Glauben, ben ich im Borigen in seinen allgemeinsten Umriffen barzustellen suchte, erweitert sich hier zum Gegensat von Wissen und Sein und erläutert wieder die Theorie des Unbewußten. Bieles weiß der heutige Mensch, die heutige Menschheit, es ist aber verschwindend wenig, verglichen mit dem was wir glauben und noch viel, viel weniger im Bergleich zu bem was wir find. Diefes Migverhältniß ift es, was die größten Denker, einen Sokrates, einen Descartes und so viele andere zu dem verzweiflungsvollen Ausruf veranlaßte: "Unfer Wissen ist nichts. Die Welt, wir felbst sind uns durchaus räthselhaft!" Das was sich in unserer bewußten Reflexion abspiegelt, ift nur ein Stückchen der bewegten Welt. Das ungeheuere Reich ber Empfindungswelt hat bisher keinen Ausdruck, keine Sprache sich zu schaffen vermocht als durch die Symbolik der bewegten Welt. Die Mystik des Glaubens, der Berge versetzen kann und der Seele, die in direkten Verkehr mit einer anderen Seele treten will, hat nur als tolle Ausgeburt einer überhitzten Phantasie gelten können. Aber aus der Bewegung und durch die Bewegung erglüht in uns die warme, vom hellen Wissen durchleuchtete Geisteskraft, die ich den Glauben nenne, und die das Bewußtsein aller unserer Seelenkräfte zusammenfaßt, insofern biese mit Vergangenheit und Gegenwart zusammenhängen, und bie den

mächtigen Antrieb zum Wirken, zur hingebenden Thätigkeit an dem großen Werke der Geistesbefreiung in sich enthält.

Der Glaube ist das Wissen des Geistes um sich selbst, sagte ich. Und doch sind wir noch viel mehr, als wir glauben. nicht nur Bewußtsein, wir find auch bewegter Stoff. Deffen dunkles Urbewußtsein ist zum Theil erloschen, zum Theil forterhalten. Bon bem was in unserem kunstvollen Organismus vorgeht, wiffen wir - fast nichts, empfinden wir viel in dem Gesammtbewußtsein, und doch regt und bewegt sich auch noch vieles, was gar nicht zur Empfindung gelangt, was aber boch den Awecken bes Lebens bient. Die Luft, welche ich einathme, von welchem Augenblicke an wird sie aus dem Empfundenen zum Empfindenden? Wie vieles ift nicht in meinem Körper was nur empfunden wird und nicht empfindet! Und doch gehört es zu meinem Ich. Da ift nun eine beständige Wechselwirkung zwischen bem Empfundenen und Empfindenden, welche auch zu einer gewissen Ausgleichung und Vervollkommnung führt. Denn etwas Selbständiges darf in dem empfindenden Organismus nicht sein; sobald es störend auftritt, muß es beseitigt oder ben Zwecken des Organismus angevaßt werden. Also das Bewufitwerden der Gegenfählichkeit zwischen dem bewegten Stoffe und unserem Empfinbungsleben fördert auch die Vervollkommnung. Das ift ein stiller, innerer Borgang, der sich gar nicht in unserer Reflexion spiegelt, unferem Centralwillen durchaus entzogen ift, welcher aber vermöge der Gesehe einer uralten Borzeit sich vollzieht. Da ist also fort= wirkendes Partialbewußtsein thätig — es ist die Herrschaft des Un= ebwuften über das Bewuftlose.

Am vollkommensten wird unser ganzes Sein bethätigt, wenn wir, dem Gesetze der Natur getreu, uns selbst in dem Kinde erneuen. Und es sagte deshalb mit Recht Schiller, dessen Wirken doch ein so unendlich großes war, im Bollgenusse der ersten Vaterfreude:

Birke soviel du willst, du wirst doch ewig allein sein, Bis an das All die Natur dich, die gewaltige, knüpst. Dann sind wir wirklich mit Allem was wir sind, zum Gliede, zur Durchgangspforte in der unendlichen Rette der Wesen geworden. Und hier setzt der Bater in der Erziehung auch wieder sein ganzes geistiges Sein in Thätigkeit, um auch dieses vervollkommnet zu verewigen.

Trot der ungeheuer weit gesteckten Riele verheißt uns die Entwicklungslehre eine mächtige Förderung unseres Wiffens; benn nicht mehr vereinzelt wird dieses die Dinge und die Erscheinungen auf= fassen, so fehr auch das vereinzelte Forschen nach wie vor das allein Beilfame und Kördernde ift, sondern die Wissenschaft wird bei jeder Brüfung, bei jedem neuen Resultate sich klar bewußt sein, wo dasselbe seine Verwerthung, seine richtige Stelle in der Erklärung des Mitrofosmus Mensch zu finden hat. Rein Geset wird entdeckt werden, welches nicht einer uralten Daseinsform des Menschen entspräche und auch heute noch eine geheime Nachwirkung in demfelben auf= zuweisen hätte. Das in mir so flüchtig verrauschende Leben, welches in jedem Momente eine unendliche Combination der verschiedenartigsten zusammenwirkenden Erscheinungen enthält, es spiegelt sich in all ben zahllosen Einzelformen bes Universums, von welchen jede eine frühere, auf einem bestimmten Bunkte jum Stillstande gekommene Entwicklungs= stufe mir darstellt. Ich vermag nun die flüchtigen Einzelmomente meines Daseins in Ruhe, in der Vereinzelung, in der Abgeschlossen= heit — sei es in diesem chemischen Proces, sei es in dieser Pflanzen= entwicklung, in jener niederen Thierform — zu beobachten, zu studiren. Es ist ein Fixiren des Raschverfließenden, ein Absondern des vielfach Complicirten.

Dieselben Gesehe, welche bei der ersten Bildung des unorganischen Stoffs walteten, sie werden uns dann, wie ich bereits angedeutet, in den höchsten Organismen in vollster Vergeistigung wieder begegnen und wir werden im Stande sein, sie nicht nur als Rester der bewegten Materie in unserem Wissen zu verstehen, sondern sie bewußt gleichsam zu erleben; es wird dann ein Theil des Faust'schen Sehnens gestillt sein, wir werden viel mehr als jest

Schaun alle Wirkenstraft und Samen Und thu'n nicht mehr mit Worten framen!

Wenn uns die Schöpfungsgedanken schon in den einsachsten, primitivsten Bildungen sich erschließen, wenn wir sehen wie das frei bewegte Atomtheilchen zu keinem Schaffen gelangt, dis es sich beschränkt und in eine gewisse Harmonie anschließt, wenn wir sehen, wie Contraste und Gegensäße sich auszugleichen suchen und darum anziehen, wie dagegen Gleichartiges sich abstößt und wenn wir dann diese Gedanken auch in dem höchsten geistigen Leben wieder sinden, so beginnt auch die seelenlose Natur sich für uns wieder neu zu beleben und es ergreift uns die Ahnung, daß auch schon auf jenen Uranfängen der Gestaltung das Princip der Empfindung thätig gewesen ist.

Daß mit der Erweiterung und Klarheit unseres Wissens auch die Erhöhung unserer Beistestraft gleichen Schritt halten wird, ift selbstredend. Und wenn man mich nun fragte, wie ich mir das vor= stelle, so würde ich sagen, daß schon jest diese höhere Bervollkomm= nung geistiger Erkenntnig in ben Schriften ber ausgezeichnetsten Männer der Gegenwart deutlich wahrnehmbar ift. Wer darauf achtet, wie ein Liebig, ein Tyndall es verstehen, die scheinbar rein mechanischen Vorgänge zu beseelen und zu beleben, wie sie die Erscheinung loslösen aus allen verhüllenden und verkleidenden Schranken und sie gleichsam als eine selbständige Existenz unserem Auge vorstellen, der wird begreifen, daß die Worte dermaleinst ihre verwir= rende Trübe verlieren werden und daß anstatt des wortgebundenen Denkens immer mehr klares lebendiges Anschauen der Dinge und ihres wahren Wesens Plat greifen wird. "Jett schauen wir nur wie durch einen Spiegel, dann aber werden wir von Angesicht zu Angesicht die Naturfräfte schauen." Dann werden wir auch die Griechen nicht mehr zurückwünschen.

Das allseitig Tröstliche und Erfreuliche dieser Weltanschauung, die einen steten Fortschritt, eine entzückende Fernsicht geistiger und sittlicher Vervollkommnung, ohne daß je die Grenze erscheinen dürfte, uns verheißt, erfüllt mich mit dem festen Vertrauen, daß dieselbe im Lause der Jahrhunderte zur allgemeinen werden wird. Sie richtet

ben Blick auf die mahren und ewigen Güter, sie verkündet die Herr= schaft bes Geiftes über ben Stoff, fie verbundet die Menschen gu einer Bruderfamilie, sie fordert Jeden auf zum treuen Mitwirken, zum gemeinsamen Mitarbeiten an den großen Zielen; diese Ziele find vorwärts gelegen, vom Golde fünftiger Sonnen beleuchtet. Nicht rückwärts nach vergangener Herrlichkeit durfen wir schauen, nicht auf ein fernes, nebelndes Jenseits unser Verlangen setzen, nicht als Unmündige uns von dem Willen und der Einsicht eines Höheren bestimmen lassen; eitles Sehnen, vergebliches Härmen, nichtiger Da= seinsschmerz, phantastische Himmelsschwärmerei sind ausgeschlossen, Jeder vielmehr verpflichtet, sein Leben voll und rein auszuleben im Dienste der Menschheit. Und diese Menschheit, sie dankt einem Jeden von uns, was wir für sie thun, ja sie hat schon unendlich mehr an uns gethan, als wir ihr jemals vergelten können. Noch find zahlreiche, schwere Uebel, Leiden und Schmerzen, die auf den Einzelnen lasten, die Menschheit aber sammelt alle ihre Kinder um sich und in ihrer treuen Bruft findet jede Klage einen mitempfindenden Widerhall, ihr Arm ist bereit zu lindern, zu helsen, zu erretten. Und wenn dereinst die bittere Scheidestunde an uns herantritt, dann ist sie es wiederum, welche den letten schweren Kampf uns verfüßt und mit liebender hand den Todesschweiß uns von der kalten Stirne wischt.

Die alten, finfteren Götter, die dunkelen Naturgewalten, fie sind heute noch in ihrem Wirken furchtbar, grausam, entsetlich! Geist der Menschheit, du bist der Geist der Wahrheit, des Lichtes, der Güte! Sei du der Geist der Zukunft! Weltgeist, entsalte dich mehr und mehr in dieser deiner herrlichsten Erscheinung!

Und ist denn das nicht eine Ueberhebung, eine Anmaßung der kleinen Erdenbewohner, daß in ihnen der Weltgeist sich manisestire? Bergleicht man uns doch oft mit den Eintagssliegen, die auf engstem Raume geboren dort auch wieder vergehen. Millionen von Formen, es ist wahr, hat die Eigenschaft der Empfindung geschaffen, sie sind aber alle aus der Einen und nämlichen Empfindung hervorgegungen.

Und wie wir an die Einheit des Stoffs glauben, so sind wir auch überzeugt, daß derselbe Geist auf allen uns sichtbaren Welten wirkt und sich entwickelt. Der Puls alles Lebens auf dieser Erde stammt nicht vom Irdischen, es sind die Vibrationen der Sonne, des Lichts, also kosmische Kräste, welche ihn erweckt haben. Diese Vibrationen schwingen aber durch das ganze All mit der gleichen Geschwinz digkeit und so dürsen wir denn getrost voraussehen, daß der Geist der Menschheit jener Geist ist, welcher in der ganzen Welt als Seele oder Empfindung latent ist und durch die Entwicklung sich verzwirklicht.

Da ich die bei Gelegenheit des Ursprungs des Lebens aufsgestellte Theorie hier erwähnt habe, so will ich darauf zurücktommen und zwei andere Grundeigenthümlichkeiten der Entwicklung, die erst im Verlause meiner Darstellung klar geworden sind, hier kurz erwähnen. Die von den kleinsten Perioden der Lichtschwingungen sich zu immer weiteren und größeren Kreisen ausbauenden Entwicklungsepochen oder Rotationen bilden die erste. Die Periodicität des Lebens ist das augenfälligste und häusigste Beispiel sür diese Eigenschaft. Ich habe in einem Schristchen ein anderes Beispiel durchzgesührt von der großartigsten, sowohl in Bezug auf die Zeiträume als auch die darin gewonnene Vollkommenheit einzig dastehenden Rotation, welche die historische Menschheit dis jetzt durchlebt hat.

Die Rotationen sind das erhaltende, die Vergangenheit fortstragende Princip. Goethe sagt, die Entwicklung der Menschheit schreite in Spirallinien voran; damit stimme ich vollständig überein, nur mit dem Vorbehalt, daß jeder solgende Kreis einen größeren Durchmesser habe als der vorhergehende. Denn es hat jede solgende Stuse eine größere Volltommenheit, einen erhöhten Lebensinhalt. Dieser hängt aber vorzüglich von einem anderen Grundprincip ab, welches ich die alternirende Wirkung nennen möchte. Ich werde suchen, dieses Princip an Beispielen klar darzulegen.

Eine geschleifte Felsmasse, welche der ziehenden Kraft großen Widerstand entgegensetzt durch die Ungleichheiten und Rauhheiten der

unteren Seite, wird gerade in Folge des Schleifens diese Unebensheiten immer mehr verlieren und eine Gestalt bekommen, welche für die von der Kraft ausgeübte Thätigkeit als die zweckmäßigste erscheint. Wir haben hier also in jeder Zeitsecunde eine erhöhte, gegenseitig bedingte Doppelwirkung — die Kraft wirkt stärker, der Zustand des geschleisten Körpers wird vollkommener für den Zweck.

L. Geiger war der Erste, welcher einen dis dahin noch nicht gedachten Gedanken auszusprechen wagte: "Die Sprache hat die Vernunft geschaffen, vor der Sprache war der Mensch vernunftlos." In dieser Allgemeinheit der Gegenüberstellung ist der Satz nicht ganz richtig, es herrscht hier eben auch das Princip der alternirenden Wirkung. Das Vorhandensein des Worts entzündet ein höheres Bewußtwerden der Dinge: aber dieses Bewußtwerden, diese erwachende Vernunft wirkt auch wieder auf die Sprache ein, erweitert, verwansdelt, bereichert ihre Formen. Wit einer Urwurzel, welche z. B. Essen bedeutete, sixirte der Mensch seine Ersahrungen von allem Esdaren und Essenswürdigen, aber diese Ersahrungen wandelten auch beständig den geistigen oder Begriffsinhalt des Wortes um und lassen auch Verlauf einer bestimmten Zeit als etwas ganz Anderes erscheisnen, als es ursprünglich war.

In höchster Mächtigkeit tritt bieses Princip auf in den beiden Gegensähen: Bewegung und Empfindung. Die ganze Weltentwicklung ist darin enthalten. Bei dem ersten Auftreten des weltgestaletenden Princips der Empfindung war es wohl eine ganz unmerkliche Wirkung, welche dasselbe auf die bewegten Atome ausübte. Aber die Bewegung gehorchte derselben und so erhöhte sich zugleich die Kraft der Empfindung, war also im Stande eine zweite, stärkere Wirkung auszuüben und von nun an begann das unendliche Spiel von Wirkung und Gegenwirkung, wobei die erzeugte Bewegung stets als vorhanden, als günstigeres Gebiet, passenderer Zustand für die Weiterentwicklung der Eigenschaft der Empfindung gedacht werden muß. Wie vortresslich sinden die jungen Menschengeister, welche heute auf unserer Erde geboren werden, dieselbe durch die hunderttausendjährige Wirs

fung des Geiftes vorbereitet, ber den bewegten Stoff fo gewaltig verändert hat, daß er dem Geifte, der Empfindung, möglichst dienen und äußerst wenig schaden kann. Wie viel leichter wird es nun diesen jungen Geistern sich selber zu entwickeln und die Herrschaft des Geistes über die Bewegung immer fester und dauernder zu begründen. In dieser unermeflichen Folgezeit der alternirenden Wirkungen ist es dahin gekommen, daß wir mit unserem viel bewußteren, lichteren Geiste Vieles als bloge Wirtung der Bewegung auffassen, was zur Zeit seiner Entstehung nichts anderes war als Wirkung der Empfindung, 3. B. bas chemische Berhalten ber unorganischen Stoffe, die Pflanzenwelt, die niederen Thierformen, ja wir fagen kurzweg: das Thier, der rohe Mensch, sie gehorchen blind dem dunkeln Natur= trieb und scheinen dabei auch nicht viel mehr anzuerkennen als einen bewegten Stoff, der noch zufällig nebenbei die Fähigkeit hat, mehr ober weniger zu empfinden, zu leiden und zu genießen: während es boch für den heutigen wiffenschaftlichen Denker eine unzweifelhafte Thatsache ift, daß diese Thier= und Menschenformen nur durch die Empfindung geschaffen worden sind. Das Ziel aber dieser fortgesett alternirenden Wirkung, wenn ihr keine Grenze geset ist - und keiner der heute lebenden Menschen hat ein Recht zu behaupten, daß irgendwo eine Grenze eintreten werde - ift eine ftets hellere und klarere Bewußtheit, eine stets größere Verinnerlichung des Stoffs und Meußerungsmöglichkeit der Empfindung, eine dereinstige Herrschaft des Geiftes über die Materie.

Noch einem Einwurfe möchte ich begegnen. Welche Idee gibst du uns vom Weltall, wie arm, wie dürftig; nur Ein Stoff, ganz gleiche, gleichbewegte Atome, in denen noch eine Eigenschaft schläft, die erst im Verlause unendlicher Zeiträume zu einigem Bewußtsein erwachen kann und dann nichts weiter vermag, als sich über sich selbst zu verwundern, sich als ein unlösdares Räthsel anzuschauen! Und dazur sollen wir die wunderherrliche Gotteswelt aufgeben, mit ihrer unendlichen Mannigsaltigkeit, mit der reichen Erdenpracht, die uns erst die Ahnung aufschließt, wie reich, wie unermeßlich diese

Bracht, diese Mannigfaltigkeit auf anderen Welten sein muß. Wie vermögen wir es über uns zu gewinnen, da wir das kleinste Fleckchen unserer Erde von vielgestaltigem Leben erfüllt sehen, das große All, den unendlichen Weltraum mit eintönig bewegter, seelenloser Materie erfüllt zu denken? Ferne sei es von mir, von all dem Reiz, von aller Herrlichkeit, mit der die Natur unfre Sinne fo warm und wohlthuend umfängt, auch nur ein Tüttelchen rauben und leug= nen zu wollen. Diese Mannigfaltigkeit, diese reiche Wunderwelt, sie ist aber ein Kind der Entwicklung. Und wie ich vor der Milonischen Benus mich nicht klagend hinstellen werde und jammern, daß nicht aller Marmor bereinst solche Brachtgebilde in sich geschlossen, sondern in lebendiger Luft mich baran erfreuen werbe, daß ber Menschengeist einmal in der Zeit ein solches Wunderwerk aus dem gleichgelagerten, formlosen Marmor hervorgezaubert hat, so wollen auch wir in freudiger Theilnahme an all den Gestalten, die der Geift der uns ver= wandten Natur in das prächtige Erdenthal hineingeschaffen hat, an Wiesengrun und Waldesduft, an stillen Alpengrunden und himmelanragenden Bergriefen, an Blumenschmelz und Nachtigallenliedern uns erfreuen und mit innigem Berftandniß ausrufen: "Ja, ihr feid wahrhaftig Fleisch von unserem Fleische und Geist von unserem Beist! Ja, euch hat der Geist geschaffen, die innere Eigenschaft ber ganzen Natur, beren höchste Blüte ber Menschengeist ift." uns das wirklich bekümmern, daß stets höhere, reichere Mannig= faltigkeit vor uns liegt in dem Schoofe der Zukunft und sollte jene Weltanschauung beglückender sein, die von einer früheren Vollkommen= heit rebet, von welcher die Menschheit durch ihre Sündenschuld herabgefunken wäre zu ihrem heutigen Elend, aus dem fie fich vergeblich hervorzuarbeiten ringt? Die Erde ein Jammerthal, wie die christ= liche Askese meint! Dagegen protestirt jeder gesunde Bulsschlag, der je in eines rechten Menschen Abern pochte.

Er protestirt aber auch gegen den Schopenhauer'schen Pessi= mismus. Thöricht nannte der Mann das edelste Streben der Men= schenbrust, das Sehnen nach Licht, nach Wahrheit, nach Erkenntniß.

١

Der Traum vom Glück, das Mühen, glücklich zu werden, eitle Phantasmagorie. "Die Natur", meint er, "gab uns die Empfindung, damit wir uns vor seindlichen Einflüssen, vor Gefahren schüßen, und die nothwendigen Dinge, Trank und Speise, uns beschaffen könnten. Und nun ist der Mensch ein solcher Hans Narr, daß er diese nütliche Gabe zu seinem eigenen Verderben mißbraucht, daß er den wohlthuenden Schranken seiner irdischen Bedingtheit entrinnen und in die Unendlichkeit sich versenken möchte. Der Thor mit seinem Glückstraume, das Beste wäre für ihn die Ruhe, das Auscheden des Willens, die Nirwana! Es wird aber noch eine Weile dauern, dis er zu dieser Ansicht, die ihn allein von den Daseinsqualen bestreien könnte, gelangen wird!"

Ja, Gott sei Dank, zu gesund ist das frohe Lebensgefühl in der Seele des Menschen, als daß er solchen Ausgeburten einer zwar genialen, aber in einseitiger Versolgung eines selbstgeschaffenen Phantoms irre geleiteten Natur Glauben schenken wollte! Es ist jest ein Jahr her, da schrieb ich solgende Worte:

"Db nach Ablauf dieser in mühsamer Arbeit zu einem niemals zu erreichenden Ziele drängenden Periode es künftigen Geschlechtern vorbehalten sein wird, der Natur eine neue disher ungeahnte Seite abzugewinnen und die Faust'schen Seesenqualen dann als die Geburtsschmerzen einer neuen nach dem Lichte ringenden Naturbetrachtung erscheinen werden, das ist uns durch den dunklen Schleier der sernen Zukunst verhüllt und noch sächelt kein Morgenslüstigen aus jenen Fernen den erhisten Stirnen der heutigen Ringer nach Wahrheit erfrischende Kühlung zu. Sie aber harren aus in dem heißen Kampfe sür die hohen Ziele der Menscheit und trösten sich mit dem Gedanken, daß das ewige Naturgeset, das dieses Sehnen in die Menschendrust gelegt, auf sicheren Bahnen das kurzsichtige Geschlecht, ihm selber vielleicht unerwartet, zu der goldenen Pforte der Ersüllung führen werde."

Wan hat mich ob dieser Worte einen Ibeologen gescholten. Ich kann nur versichern, daß daß, was mich damals als schüchternes Hossen erfüllte, mir heute zu einer unerschütterlichen Ueberzeugung geworden ist. Ja es ist dieses Sehnen, die ganze Geschichte der Welt= und Geistesentwicklung sagt es uns, die sichere Bürgschaft künftiger, vollkommnerer Erkenntniß. Wir sind nicht Bewohner dieser Erde, die uns hier möglichst bequeme Wohnungen einrichten

sollen, sondern Theile dieser Erde, Theile des Universums, in denen sich der Geist, die Empfindung zu immer klarerem Bewußtsein und Wissen um sich selbst emporringt.

Und so ist denn diese Weltanschauung ersüllt von Glaube, von Hoffnung und Liebe. Der Glaube an uns, an die Menschheit, er ist das Beste, was der Mensch besitzt, seine Waffe, seine Rüstung, sein ganzer Werth. Die Hoffnung, aus voller Seele stimme ich Schiller bei,

Sie ift kein eitler, schmeichelnber Wahn, Erzeugt im Gehirne des Thoren, Im Herzen kündet es laut sich an: Bu was Besserem sind wir geboren. Und was die innere Stimme spricht, Das täuscht die ahnende Seele nicht!

Und die Liebe, das große Band der Sympathie, das alle zum Leben erwachten Wesen umschlingt, soweit sie nicht durch den Kampf ums Dasein getrieben, sich besehden und hassen, jener allgewaltige Drang, der einst auch aus Schillers begeistertem Munde ausrief:

Stünd' im AU ber Schöpfung ich alleine, Seelen träumt' ich in die Felsensteine, Und umarmend küßt' ich sie!

sie ist das wahrhaft Glückverheißende und Beglückende, das die Bande unseres engen Daseins zersprengt, uns ein Leben in Anderen, in der Menschheit, im All leben lehrt und das höchste Opser frendig und rückhaltlos darzubringen vermag. Ja die Tugend, sie ist etwas dem Menschen durchaus Eigenes, Wesentliches, Nothwendiges; nur nach ihrem Gesehe vermag er zu leben. Er muß sich gewöhnen, sein Leben in Anderen zu sinden, nur um diesen Preis gewinnt er selbst ein Leben; die Tage seines Daseins sind gezählt, wie er aber bei seinem Eintritt ins Leben unverdient mit allen Gaben der Verzangenheit überschüttet wird, so muß er auch die Wirkung seines eigenen Daseins an die unendliche Geisterreihe anknüpsen, die schon auf lichtumslossenen Höhen der kommenden Jahrhunderte uns entzgegenwinkt. Und du guter, treuer Greis, der du nach einem mühezvollen Leben von Arbeit und Hingebung im Glanze der niederz

gehenden Sonne beinen Enkel spielen siehst, was sagt mir das selige Lächeln auf deinen Lippen? Nur das herrliche Wort unseres großen, Dichters vermag es auszusprechen, das Gefühl, mit welchem der Scheibegruß deines dahinsinkenden Lebens sich verklärt:

Wenn er der Glückliche ift, kannst du der Selige sein. Das aber ist das höchste und wahre Kennzeichen der Tugend, daß sie sich selbst aufgibt, um in anderen zu leben.

Die Welt als Entwicklung des Geistes! Es ist ein großer, neuer und gewaltiger Gedanke, der in den Eingeweiden der Gegen-wart zittert und dem Augenblicke seiner Geburt entgegenharrt. In einsamer Stunde erwachte der Keim in dem Haupte des großen Denkers Spinoza; die erhadene Trias Goethe, Schiller und Beethoven, sie vernahmen sein Kommen; auf gesonderten Gebieten, einander unbekannt, arbeiteten mächtige Geister — Schopenhauer, Darwin und Häckel, John Stuart Mill, Geiger und Graham — an seinen Gliedern. Er wird hervortreten, eine gewaffnete Pallas, aus dem Haupte der Menschheit und Lichtstrahlen senden in die entlegensten und dunkelsten Gebiete.

Mit seinem Auftreten wird der Materialismus in Richts verssinken. Es sei mir zum Schlusse noch verstattet durch ein Gleichniß, das ich von meiner eigenen Wissenschaft, der Philologie, hernehme, diesen Gedanken zu beleuchten.

Die Philologie ist blind und taub geworden. Sie klebt am Buchstaben und übersieht den Geist. Mehr gelten die Abschreiber, als die Klassier, mehr die Scholien als das lebendige Wort, mehr das Wort als der Sinn; ein trauriger Herbstwind säuselt durch die Blätter. Wie das theologische Mittelalter die Andetung Gottes verzgaß über der Andetung Christi, dann diesen über der seiner Mutter und der Heiligen; so ist der lebendige Born des Geistes der herrelichen Klassier verschüttet und verwachsen durch das wüste Geröll und Gestrüpp von Conjecturen, Varianten, hyperkritischer Tagelöhnerzarbeit und geistreichen Gesasels. Wit einem Ausgedot von unsägzlicher Gelehrsamkeit und diplomatischen Kenntnissen will man diese

oder jene Stelle des Horaz, des Sophokles, des Tacitus ausstreichen oder emendiren. Diese Stellen, was sind sie anders als Formen? Diese Formen aber hat geschaffen ein Geist, ein lebendiger Geist. Und eine Tollheit oder Berwegenheit ist es an der Form verbessern zu wollen, ohne den Geist zu begreifen. Das ist die philologische Krankheit, die ich Eingangs dieses Werkes erwähnte und die mit Ameisensleiß von Jahr zu Jahr eine Unzahl dicker Bände zusammensträgt ohne weiteren Nutzen und Ersolg, als: "Legts zu dem Uebrigen!"

Eine ähnliche Thorheit wäre es, die wunderbaren und vielgestaltigen Formen des Lebens, von denen eine auf die andere hinsweis't, eine sich durch die andere erklärt, deuten zu wollen, ihren Zusammenhang herzustellen, ohne auf den Geist zu achten, der sie geschaffen hat. Es ist die Eigenschaft der Empsindung, welche von Uransang in dem bewegten Stoffe lebte und im Verlauf ungeheuerer Zeiten immer heller, immer lebendiger und mächtiger hervortrat und die Bewegung ihren Zwecken unterwars. Und ist es uns heute auch noch durchaus unerklärt, wie diese Eigenschaft auf die Bewegung wirkte und sort und sort sich diese untervordnet, so sehen wir doch ihre Aeußerung, ihre Erscheinung in allem Lebenden, in all den zahlslosen Formen und Thätigkeiten, die wir nur vermittelst unserer eigenen Empfindung begreisen, die uns dann aber auch allein Ausschluß geben über das größte Käthsel der Welt, unseren eigenen Geist.

Dieser Geist wehet durch die Schöpfung und du hörest sein Kommen und schauest ihn in allen Gestalten, aber du weißt nicht von wo er herkommt, noch wohin er wandelt.

In unserm Verlage erschien ferner:

### Zwölf Briefe

eines

# Shakespearomanen.

Von

### Ludwig Noiré.

Hängen auch alle die Schmierer, die Reimer sich an dich, sie ziehen Dich nicht herunter, doch du ziehst sie auch schwerlich hinauf.

Göthe=Schiller.

Octav. 62 Seiten. Preis 12 Sgr.

## Pädagogisches Skizzenbuch

von

### Ludwig Roiré.

Manches habe ich gelernt von meinen Lehrern, mehr von meinen Genossen, das meiste von meinen Schülern. Talmub.

> Seien benn auch wir Berfünder Einer jüngern Brüderschaar, Deren Bau und Buchs gesünder, Höher sei, als unstrer war.

> > Uhland.

Groß Octav. X und 331 Seiten. Preis 2 Thir.

## Entwicklung der Kunst

in ber

# Stufenfolge der einzelnen Künste

von

#### Ludwig Noiré.

So führt ihn, in verborgnem Lauf, Durch immer rein're Formen, rein're Töne, Durch immer höh're Höh'n und immer schön're Schöne Der Dichtung Blumenleiter still hinauf. — Schiller.

> Und so gewinnt sich das Lebendige -Durch Folg' aus Folge neue Kraft. Göthe.

Groß Octav. 4 Bogen. Preis 12 Sgr.



